# 

العدد (72) - سبتمبر 2025

فنانون سودانيون: شكراً المسرح الإماراتي حاكم الشارقة حياكم الشارقة



# مجلات دائرة الثقافة عدد سبتمبر 2025م

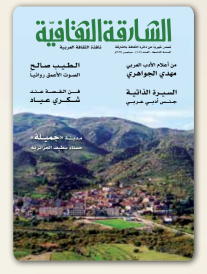
















# مهرجان كلباء للمسرحيات القصيرة

تحت رعاية صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي عضو المجلس الأعلى حاكم الشارقة، حقق مهرجان كلباء للمسرحيات القصيرة مسيرة فنيَّة ثريَّة، شكلت إضافة نوعيَّة للمشهد المسرحي خلال السنوات الماضية، إذ أسهم في تأهيل وصقل العشرات من مسرحيي المستقبل، وأتاح لهم الفرص والإمكانات والكفاءات المتمرسة والأجواء المحفزة من خـلال «دورة عناصر العرض المسـرحي»، فتعلموا وتدربوا عملياً ونظرياً، وطوروا مهاراتهم، وعمقوا خبراتهم، ثم هيأ لهم المهرجان منصة رحبة ليجسدوا من خلالها طموحاتهم الإبداعيَّة، ويحققوا حضورهم، ويتباروا في التجريب والابتكار، ويجددوا حيويَّة الساحة المسرحيَّة، ويعززوا منجزاتها ونجاحاتها حاضراً ومستقبلاً.

ولقد مثّل المهرجان منذ انطلاقته عام 2012، شهادة حقيقيّة لعمق الرؤية الثقافيَّة للشارقة، فهي لم تؤسّسه ليكون مجرد مناسبة فنيَّة سنوية يُحتفى فيها بعرض مجموعة أعمال مسرحيَّة قصيرة فحسب، بل جعلته مدرسة فنيَّة متكاملة ومجهزة بأحدث وأنجع التصورات والوسائل والمناهج، مدرسة يمتد دورها من تمكين الفنانين الواعدين بالمعارف والخبرات التي تؤهلهم لخوض غمار التجربة المسرحيَّة؛ إلى تكوين جمهور جديد من جيل اليوم، يجد في مشاهدة المسرح والتفاعل مع مضامينه وجمالياته، والمشاركة في تقييم عروضه، ما يغذي عقله ووجدانه، ويثرى حياته.

ومن خلال الأنشطة الموازية مثل «الملتقى الفكرى» الذي يناقش الموضوعات ذات الصلة بالمسرح القصير، و«ملتقى الشارقة للبحث المسرحي» الذي يستضيف ثلة ممن نالوا شهادة الدكتوراه في كليات الدارسات العليا المختصة في المسرح، إضافة إلى الاحتفاليَّة المخصصة لتكريم الشخصيات المسرحيَّة المؤثرة في المنطقة الشرقيَّة.. عبر كل تلك الأنشطة؛ رسخ المهرجان مكانته أكثر، وأضحى من أبرز منابر الفن والفكر والثقافة في المنطقة.

احتفاء بتجربته الرائدة، تخصص «المسرح» مساحة من هذا العدد لرصد فعاليات البرنامج التدريبي الذي يسبق المهرجان، كما ستواكب دورته الثانية عشرة التي تنظم في الفترة من السادس والعشرين من سبتمبر الجاري لغاية الثاني من أكتوبر، مع تمنيات التوفيق والسداد للجميع.

وفي بقيَّة أبواب هذا العدد من المجلة، نقرأ مجموعة متنوعة من المقالات، والمراجعات، والحوارات، والتقارير، والرسائل، التي نأمل أن تنال رضا القراء في كل مكان.

ص.ب: 5119 الشارقة - الإمارات العربية المتحدة الهاتف: 5123333 6 971+ البرّاق: 5123333 6 971+ البريد الإلكتروني: sdc@sdc.gov.ae الموقع الإلكتروني: www.sdc.gov.ae sharjahculture



109

مسرحية: «عنقود الريح» نص: أنس العاقل إخراج: نعيمة زيطان المغرب 2022







رئىس دائرة الثقافة عبدالله بن محمد العويس

مجلة شهرية تصدرها دائرة الثقافة

الشارقة - الإمارات العربية المتحدة العدد (72) - سبتمبر 2025م

> مدير التحرير أحمد بو رحيمة

سكرتير التحرير عصام أبوالقاسم

هيئة التحرير علاء الدين محمود عبدالله ميزر

> تصوير إبراهيم حمو

تنضيد عبدالرحمن يس

تدقيق لغوى محفوظ بشرى

التصميم والإخراج محمد سمير

التوزيع والاشتراكات خالد صديق

#### • جميع الحقوق محفوظة ولا يجوز إعادة طبع أي جزء من هذه المجلة من دون موافقة خطية.

• ترتيب نشر المواديتم وفقاً لضرورات فنية، المقالات المنشورة تعبر عن آراء أصحابها ولا تعبر بالضرورة عن رأى المجلة، المجلة غير ملزمة بإعادة أي مادة تتلقاها للنشر سواء نشرت أم لم تنشر.

shjalmasrahia@gmail.com

Tel: 00971 6 51 23 274 P.O .Box: 5119 Sharjah UAE E.mail: theater@sdc.gov.ae

وكلاء التوزيع:

- الإمارات: شركة توصيل للتوزيع والخدمات اللوجستية 800829733535
  - السعودية: شركة تمام العالمية المحدودة الرياض 8001240261
  - سلطنة عُمان: مؤسسة العطاء للتوزيع مسقط 96824491399+ • البحرين: مؤسسة الأيام للنشر - المنامة - 97317617734+
  - مصر: مؤسسة الأهرام للنشر والتوزيع القاهرة 20227704213+
    - الأردن: وكالة التوزيع الأردنية عمان 96265300170+
  - المغرب: سوشبرس للتوزيع الدار البيضاء 212522589913+
  - تونس: الشركة التونسية للصحافة تونس 21671322499+
- السودان: دار الراوي للنشر والتوزيع الخرطوم 249123987321+



#### مدخل

المسرح الإماراتي.. حضور متوهج على الخشبات العربية

#### قراءات

عَوَز.. حبكة الوصل والفصل

#### حــوار

محمد المديوني: النزعات الغربية تحد تطور مسرحنا

سلطنة عُمان.. بخور وعطور وألوان

الكاتب والمخرج.. والدراماتورج

عن أفينيون والهوية والهجرة.. تجربة وشهادة

#### رسائل

الفرجة في المسرح الجزائري بين الإبداع والاتباع

#### مطالعات

مسرح محمود الشاهدي.. علامات ودلالات

#### متابعات

سعر البيع:

الهيئة العربية للمسرح تبحث تأسيس مشروع نقدى



الأردن: ديناران

**تونس: 4** دنانير

المغرب: 15 درهماًد

مصر: 10 جنيهات السودان: 500 جنيه

البحرين: دينار

الإمارات: 10 دراهم السعودية: 10 ريالات

عُمان: ريال

قيمة الاشتراك السنوى:

داخل الإمارات العربية المتحدة: (التسليم المباشر) الأفراد: 100 درهم/ المؤسسات: 120 درهماً, (بالبريد) الأفراد: 150 درهماً / المؤسسات: 170 درهماً. خارج الإمارات العربية المتحدة: (شامل رسوم البريـد): جميع الدول العربيـة: 365 درهماً / دول الاتحاد الأوروبي: 280 يـورو / الولايات المتحدة: 300 دولار / كندا وأستراثيا: 350 دولاراً.



# مسرحيون سودانيون: شكراً حاكم الشارقة

الدعم السخي الذي قدمه صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي عضو المجلس الأعلى حاكم الشارقة، للمسرح العربي على مدى العقود الماضية، آتي أكله في العديد من البلدان العربيَّة؛ فنهضت وانتعشت تجارب مسـرحيَّة متميزة في المشرق والمغرب. ولقد شـمل ذلك الدعم صناعة العروض المسرحيَّة، ومجالات البحث الأكاديمي، وتنظيم المهرجانات، والمسابقات، وتكريم المبدعين.

#### السر السيد باحث وناقد مسرحي من السودان

في هذا الاستطلاع، يبرز مسرحيون سودانيون الأثر الإيجابي لمنح ومكرمات صاحب السمو حاكم الشارقة على المشهد المسرحي فى الخرطوم خلال الفترة الماضية.

يرى الناقد والإعلامي مصعب الصاوي أن مبادرات صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي، حاكم الشارقة، في المشهد المسرحى السوداني، ودعمه للمشاريع الثقافيَّة والأكاديميَّة،

لا يمكن حصرها أو تلخيصها في كلمات موجزة. ويؤكد أن «الدعم السخى الذي قدمه سموه، أثرى المجال المسرحي السوداني من خلال أنشطة تدريبيَّة وفكريَّة، ومسابقات نوعيَّة، ما أسهم بشكل ملموس في تنشيط الساحة المسرحيَّة، وتحفيز المشتغلين فيها على مواصلة الإبداع».

وذكر الصاوى أن تلك المبادرات، مكّنت العديد من أجيال المسرح السوداني من الحضور والتحقق في المشهد، وتقديم أعمال فنيَّة متميزة، وقال إن «اسـم حاكم الشارقة هو رمز للعطاء الثقافي الذى يتجاوز الحدود الجغرافيَّة، ليؤكد أن الفن رسالة إنسانيَّة نبيلة تستحق كل تقدير ودعم».

#### صرح ثقافى

وذكر الصاوى أن دعم صاحب السمو حاكم الشارقة ظل مستمراً لوقت ليس بالقصير، ولم يقتصر على المسرح، بل شمل المجالات الثقافيَّة المتنوعة، مشيراً في هذا السياق إلى «قاعة الشارقة» التي بناها سموه في جامعة الخرطوم، و«أصبحت منذ تأسيسها مطلع ثمانينيات القرن الماضى منصة ومنارة أكاديميَّة وثقافيَّة.. كما يتصل دعم سموه بصرح ثقافي آخر احتضنته جامعة الخرطوم، وهو (بيت الشعر) الذي بات جزءاً من أنشطة معهد العلامة البروفيسور عبدالله الطيب للغة العربيَّة».

ويتابع الصاوى قائلاً: «أما في مجال المسرح، فإلى جانب ما شهدته الخرطوم من فعاليات رعتها الشارقة خلال السنوات الماضية، وكان لها كبير الأثر في تفعيل وتطوير التجربة المسرحيَّة السودانيَّة، ثمة أيضاً الدعوات العديدة التي قدمت للمسرحيين السودانيين للمشاركة أو الحضور في مهرجانات الشارقة المسرحيَّة؛ سواء في مهرجان المسرح الصحراوي الذي قدمت فيه مسرحيَّة (المك نمر) للكاتب المسرحي الكبير الراحل إبراهيم العبادي، والمخرج عادل حربى، أم بتكريم شخصيات مسرحيَّة سودانيَّة على شرف المهرجانات، مثل تكريم الممثلة القديرة فائزة عمسيب في الدورة الخامسة من مهرجان المسرح العربي 2013، التي نظمت في الدوحة، وكذلك تكريم رائد الكتابة المسرحيَّة السودانيَّة الراحل حمدنـــا الله عبدالقادر في الدورة السادســة من مهرجان المســرح العربي 2014، التي نظمت في الشارقة؛ أم بدعوة نقاد للمشاركة



في لجان التحكيم، أو لكتابة أوراق علميَّة وتقديمها كما في أيام الشارقة المسرحيَّة، وملتقى الشارقة للمسرح العربى الذي تنظمه دائرة الثقافة، ومهرجان المسرح العربي الذي تقيمه الهيئة العربيَّة















وذكر الصاوي أن «هذه المشاركات وغيرها تؤكد ريادة الشارقة في دعم المسرح العربي، وجهودها المستمرة لتعزيز التواصل والتفاعل بين تجاربه المتنوعة في المشرق والمغرب؛ وهو ما تستحق عليه كل الشكر والتقدير والعرفان».

#### تنشيط وتوثيق

من جهته يقول سعد يوسف عبيد، الأكاديمي والمخرج والناقد المسرحي: «قدم صاحب السمو حاكم الشارقة دعماً مقدراً لكل التجارب المسرحيَّة في كامل الوطن العربي، ولعل ذلك الدعم قد تبلور بشكل أكثر وضوحاً في تأسيسه للهيئة العربيَّة للمسرح، التي تعد أكبر المؤسسات في مجال دعم وتطوير الحركة المسرحيَّة العربيَّة، تلك المؤسسة التي أراد لها أن تكون مستقلة عن كافة أنواع التجاذبات ومستقرة مادياً وإدارياً، ومحصنة من الغوائل التي تفتك

ويشير عبيد إلى أن من مهام الهيئة، وعبر متابعة سموه اللصيقة؛ الإحاطة بكل جوانب الفنون المسرحيَّة، بداية بالعروض المسرحيَّة الكبرى، إلى مسرح الطفل، والمسرح المدرسي، وليس انتهاءً بالورش والـدورات التدريبيَّة، والأبحاث العلميَّة، والمطبوعات، والمهرجانات مثل مهرجان المسرح العربي، وغيرها الكثير من المشروعات. ويضيف: «أما فيما يتصل بالمسرح السوداني، فكغيره من مسارح أقطار الوطن العربي، كان له نصيب وافر من دعم حاكم الشارقة، ويمكن أن نشير في هذا السياق إلى (مهرجان المسرح الوطني في الخرطوم) الذي رعاه سموه ونظمته الهيئة العربيَّة للمسرح، وقد سبقته ورافقته ورشات وندوات كبرى، نوقشت ووثقت فيها قضايا الحركة المسرحيَّة السودانيَّة، ونشرت العديد من الكتب، وكان

لكل ذلك أثره المنظور في تنشيط وإثراء ساحتنا المسرحيَّة خلال السنوات الماضية».

ويواصل قائلاً: «لقد كان، وما زال، للمسرحيين السودانيين نصيبهم من المشاركة في كافة برامج الهيئة ومشروعاتها منذ لحظة تأسيسها ووضع دستورها المنظم، ولا سيما في لجان التحكيم، وفي دورات مهرجانها السنوى، وبخاصة الندوات المرافقة له، وورشه، مدربين ومتدربين. وكان لدعم الهيئة لعدد من الباحثين المسرحيين الشباب أثره الكبير في تواصل نشاطهم البحثي والنقدي، وبروزهم على الصعيد العربي».

ويشـدد عبيد: «ما ذكرته ليس إحصاءً حصرياً لدعم صاحب السمو؛ لأن ذلك الدعم تواصل لعقود عدة في كافة دروب الثقافة والفن، وليس المسرح حصراً، الأمر الذي يعجز المرء عن الإحاطة به، فله جزيل الشكر والتقدير والعرفان».

#### عروض وندوات

ويقول الباحث وأستاذ النقد في كليَّة الدراما اليسع حسن أحمد: «لصاحب السمو حاكم الشارقة أياد بيضاء على المسرح والمسرحيين العرب والسودانيين، فعندما أسس سموه دائرة الثقافة، ثم الهيئة العربيَّة للمسرح، تجلى اهتمامه الشخصى بالمنجز الثقافي المسرحي العربي، وقد أصدرت دائرة الثقافة كتاباً ضم مجموعة من النصوص المسرحيَّة لكتَّاب سودانيين، كما استضافت الدائرة مسرحيَّة (مأساة يرول) 2010 لتكون فاتحة أعمال الدورة السابعة من (ملتقى الشارقة للمسرح العربي)، وكذلك ثمة مشاركات عدة للمسرح السوداني في الندوة الفكريَّة لمهرجان الشارقة للمسرح الصحراوي، الذي استضاف أيضاً العرض السوداني (المك نمر) الذي أخرجه



عادل حربى برفقة نخبة من الممثلين والممثلات عام 2019، وهناك (ملتقى الشارقة لأوائل المسرح العربي) الذي تنظمه دائرة الثقافة، وقد استضاف منذ انطلاقته قبل أكثر من عشر سنوات العديد من الطلبة السودانيين المتميزين المتخرجين في كليَّة الموسيقى والدراما».

ويواصل أحمد قائلاً: «أما الهيئة العربيَّة للمسرح، فقد أسهمت في نشر الكتب المتعلقة بالمسرح السوداني، فأصدرت، مثلاً، كتاباً عن تاريخ المسرح السوداني، من إعداد كل من الباحثين شمس الدين يونس، وفضل الله أحمد عبدالله، وعبدالحفيظ على الله، وكتاب الباحث بشير عباس (الأدب المسرحي في السودان نشأته وتطوره)، هذا بجانب مشاركة مسرحيينا في إصدارات الهيئة العربيَّة، وتلك المصاحبة للملتقى العلمي للمسرح (همزة وصل)، وضمنها صدر كتاب ضم الأوراق العلميَّة التي قدمت أثناء دورة انعقادها في السودان، بالتعاون مع أمانة

البحث العلمى بجامعة السودان للعلوم والتكنولوجيا، وكليَّة الموسيقى والدراما، في أبريل من العام 2014، وبإشــراف البروفيســور سعد يوسف. وتطورت تلك الشراكة بعقد اتفاق مبدئي بإعادة بناء وتأسيس كليَّة الموسيقي والدراما بأحدث ما توصل إليه معمار كليات فنون المسرح. كذلك أصدرت الهيئة العربيَّة للمسرح نصوصاً مسرحيَّة سودانيَّة لعدد من المؤلفين الشباب».

ويقول أحمد: «العلاقة بين إمارة الشارقة والمسرح السوداني علاقة متجذرة، هنا بالطبع لن أنسى مشاركة نقاد وكتاب ومخرجين وباحثين في فعاليات أيام الشارقة المسرحيَّة، وفي مهرجان المسرح العربى الراتب في عدد من العواصم العربيَّة، مما يعد سانحة كبيرة للتعريف بالمسرح السوداني، إضافة إلى ما وفرته مجلتا «المسرح» و «المسـرح العربـي» الإماراتيتان من مسـاحات للكتـاب والنقاد السودانيين، فلا يكاد يخلو عدد منهما من إسهاماتهم».

#### دعم نوعی

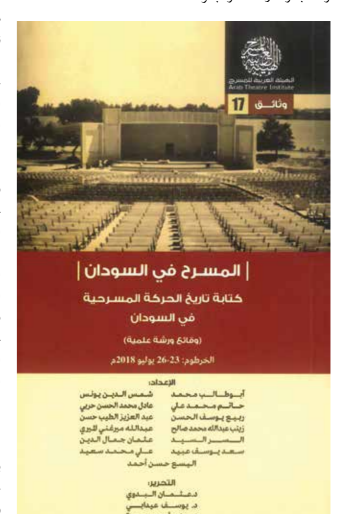
وتقـول الممثلة والمخرجة تهاني الباشــا: «أولاً أتقدم بالشــكر الوافر إلى صاحب السمو لتأسيسه وإشرافه المباشر على الهيئة العربيَّة للمسرح، التي مثلت فضاءً كبيراً يتحرك فيه المسرح العربي، وأشكره لما قدمه من دعم وإسناد للحركة المسرحيَّة في السودان، كان من آثاره الواضحة التعريف بالمسرح السوداني وتفعيل حراكه أكثر. ويمكنني إجمال هذا الدعم وتأثيره في رفد المكتبة المسرحيّة السودانيَّة بالعديد من الإصدارات، والدعم المالي لإنتاج عروض



مسرحيَّة كما في تجربة مهرجان المسرح الوطني، والتوثيق للحياة المسرحيَّة السودانيَّة، وتوفير فرص لإبداع تجارب مسرحيَّة جديدة، وتفعيل حركة النقد والتنظير، وطباعة عدد من النصوص المسرحيَّة والدراسات بخاصة للمؤلفين والباحثين الشباب». وتضيف الباشا: «نرفع أسمى عبارات الشكر والامتنان إلى مقام صاحب السمو حاكم الشارقة على جهوده ومبادراته، وما قدمه لمسرحنا سيبقى خالداً في ذاكرة أجيال المسرح السوداني».

ويقول الناقد والباحث أبو طالب محمد: «في المحيط العربي، فضائل سموه لا تُحد ولا تُعد، فمنذ توليه حكم إمارة الشارقة، سعى لتنوير العقول وبناء الإنسان، من خلال إنجازات إنسانيَّة وثقافيَّة وعلميَّة لها أبعاد حضاريَّة. شرع سموه في إرساء إنجازات ماديَّة للثقافة، فقام بتشييد بنية تحتيَّة، تَمثل بعضها في تشييد مؤسسات وبنيات ثقافيَّة في الإمارات والبلدان العربيَّة، ولم يقف دوره عند التأسيس والبناء، بل ظل متابعاً وراعياً لمنجزها الإبداعي المتنوع حتى لا تصبح جدراناً صماء، ورعايته لدائرة الثقافة وتمويل مطبوعاتها ومسابقاتها أحد الأمثلة. أما الفنون الأدائيَّة ومؤسساتها، فقد اهتم بها أيما اهتمام؛ لأنها تسهم في تنوير العقل، وتعمق الروح الوطنيَّة. فهو راعى الهيئة العربيَّة للمسرح، والداعم لأنشطتها بكرم فياض (إصداراتها، مسابقاتها، جوائزها، فعالياتها)، بما أنها الشريان الذي يغذى الفعاليات الثقافيَّة المسرحيَّة العربيَّة».

ويواصل قائلاً: «لعل من إشراقات هذا الدعم مهرجان المسرح العربى الذي تقيمه الهيئة سنوياً في عاصمة من العواصم العربيَّة. هـذا المهرجان الـذي يقـف الآن بكل فخر رمـز إشعاع ثقافي شامخ، يعمل على التفاعل الحي والمثمر بين المسرحيين العرب، ففيه تتم تقوية روح التواصل وتبادل الأفكار، بما يقدمه بشكل دوري من نصوص، وعروض مسرحيَّة، ونقد، ودراسات رصينة، وما يتزامن معها من حراك ثقافي. أما إسهامه في السودان ودعمه للحركة المسرحيَّة، فقد تمثل في ورشة الكتابة المسرحيَّة في السودان 2017 وتمخض عنها كتاب (الحياة المسرحيَّة في السودان)، وورشة همزة وصل في العام 2009، و(مهرجان السودان للمسرح الوطني) برعاية كريمة من سموه. كما شرع في تأسيس أكاديميَّة السودان للفنون المسرحيَّة، إضافة إلى دعمه لنشر العديد من النصوص المسرحيَّة السودانيَّة، والكتب والدراسات والبحوث».



#### تضامن ثقافي

من جانبه، يقول الباحث والناقد على محمد سعيد: «بالنظر إلى ما قدمه ويواصل تقديمه صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي عضو المجلس الأعلى حاكم الشارقة، للمسرح السوداني، يتجلى دعم سموه نموذجاً رفيعاً للتضامن الثقافي الفاعل والمستنير، الذي لا يقف عند حدود التشجيع الرمزي، بل يتجاوز ذلك نحو إحداث تحولات جوهريَّة في بنية الحقل المسرحي السوداني، سواء على مستوى المؤسسات، أم البنية المعرفيَّة، أم على صعيد آليات الإنتاج والتكوين.

ومما يجدر التأكيد عليه أن المسرح السوداني يمتلك تاريخاً عريقاً، وتقاليد فنيَّة راسخة، وقدرات إبداعيَّة كامنة، ظل يعبر عنها رغم التحديات. وقد جاء دعم سموه ليشكل محفزاً أساسياً في استنهاض هذه القدرات، وتوفير البيئة الملائمة لتطورها، ضمن مناخ عربى أكثر اتساعاً واحترافيَّة، ما أتاح لهذا المسرح أن يبرز ملامحه النوعيَّة، ويؤكد حضوره بوصفه تجربة ذات خصوصيَّة تستحق الدعم والتقدير».

وحول تأثير ذلك الدعم، يقول سعيد: «لقد شكل ذلك الدعم، من خلال مبادرات الهيئة العربيَّة للمسرح، رافعة نوعيَّة للكوادر السودانيَّة المسرحيَّة، إذ أتاح لها فرصاً ثمينة في التكوين الأكاديمي، والتدريب العملي، والمشاركة في منصات مهنيَّة، مكنتها من استعادة صوتها المسرحى وسط تدهور البنية التحتيَّة داخلياً، وتراجع الإمكانيات الداعمة للفعل المسرحي، كما وفر هذا الدعم منصة للتعبير والإبداع، في وقت كانت فيه الأبواب مغلقة، مما عزز من الحضور السوداني عربياً، وفتح مساحات للتعريف بالتجارب المسرحيَّة السودانيَّة داخل الفضاء العربي الأوسع».

ويؤكد سعيد أن ذلك الدعم تميز بالاستمراريَّة والتخطيط بعيد المدى «دون أن يكون مشروطاً أو مؤقتاً، ما أتاح للمسرحيين السودانيين فرصة للاندماج الفاعل في الحراك المسرحي العربي، بل والإسهام فيه من موقع متقدم. وقد كان لذلك انعكاسات عميقة على الخطاب المسرحي السوداني، الذي بات أكثر انفتاحاً على التجريب، وأكثر قدرة على تطوير أدواته التعبيريَّة، وتجاوز محدوديَّة التلقي المحلي، باتجاه فضاءات إقليميَّة رحبة».

ويختم سعيد قائلاً: «من المهم الإشارة إلى أن دعم سموه لم يقتصر على البنى والبرامج، بل كان له أثر نفسى ومعنوى بالغ، خصوصاً لدى الأجيال الشابة من المسرحيين السودانيين، الذين وجدوا في تلك المبادرات بارقة أمل ومساحة حقيقيَّة للإبداع والعمل. وباختصار، فإن دعم صاحب السمو لا يمكن اختزاله في نتائجه







الماديَّة أو المؤسسـيَّة فحسـب، بل يجب النظر إليه بصفته قوة دفع إستراتيجيَّة أعادت الحيويَّة إلى المسرح السوداني، وأسهمت في خلـق مناخ جديد يقوم علـى الثقة بالذات، والانفتـاح على العالم، والوعى بدور المسرح بوصفه أداة لبناء الوعى وتفعيل التغيير الثقافي والاجتماعي في السودان».

#### خبرات وإمكانات

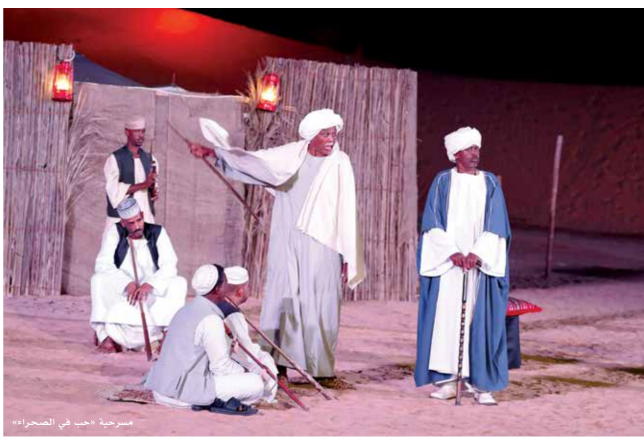
مـن جانبه يقول المخرج والناقد ربيع يوسـف: «برغم أن دعم سموه للمسرح السوداني أثر كثيراً في تجربتنا، إلا أنني سأركز على ثلاث نقاط أرى وضوح أثر الدعم عليها:

الأولى ما يتصل بالتوثيق من خلال نشر الكتب والبحوث التي صدرت بتمويل مباشر أو تلك التي صدرت من خلال مسابقات البحث العلمي والنقدي، وقد حوت عدداً مقدراً من الإصدارات في مجالات المسرح المختلفة. توج هذا الأمر بمشروع (همزة وصل) الذي وثق للمسرح السوداني في جميع مجالات وتخصصات المسرح، حتى تلك التي كانت خــارج دائــرة التفكير والاهتمــام التوثيقي، كمجالات التمثيل، والتأليف، وفنيات العرض المسرحي، فكانت لذلك آثار مباشرة لعل من أهمها زيادة معرفة القارئ العربى بالمسرح

السوداني، بالإضافة إلى تشجيع كثير من الباحثين وانخراطهم في خوض المسابقات البحثيَّة. ولا ينتهى الحديث عن التوثيق والنشر دون الإشارة إلى أن هذا الدعم لم ينس طباعة عدد مقدر من النصوص المسرحيَّة التي كانت ستضيع وتندثر مثل كثير من الإرث المسرحي، بسبب عدم طباعتها ونشرها.

الثانية، جسّر هذا الدعم المسافات بين المسرحيين السودانيين ورفقائهم من المسرحيين العرب، وذلك بتوفير فرص كثيرة لهم ليكونوا حضوراً في المهرجانات والمناسبات المسرحيَّة العربيَّة التي تنظمها الهيئة العربيَّة للمسرح، أو دائرة الثقافة بالشارقة. ولا يخفى أثر ذلك على المسرح السوداني، فهو أولاً يرفده بخبرات متنوعة في صناعة العرض المسرحي، كما أن التدريب والتأهيل في ورش العمل في تلك الفضاءات العربيَّة انعكس إيجابياً على الكادر المسرحي، وملَّك خبرات ومعارف جديدة ومتطورة، والأهم جعله مواكباً لمستجدات المسرح عربياً ودولياً على المستويين الأدائي والمعرفي، كل ذلك بالضرورة وفق جدليَّة التأثير والتأثر. قبل المضى بعيداً عن هـذه النقطة، مـن الضروري التذكير بأن أحد آثـار هذا الدعم هو تمكين كوادر مسرحيَّة سودانيَّة شابة من حضور تلك المهرجانات والمناسبات المسرحيَّة، لأن قبل ذلك كان الحضور السوداني خارجياً

العدد (72) - سبتمبر 2025



أغلبه لكبار المسرحيين السودانيين الذين يسيطرون على مواقع القرار المسرحي، أو أصحاب العلاقات الدوليَّة.

الثالثة، هي ما يمكن وصفه برفع سقف الإنتاج المسرحي على المستوى المالي، وهو أمر من آثاره الكبيرة والمفيدة تجويد جميع عناصر العرض المسرحي، ودفع صناعه نحو احترافيَّة ضمنت تكامل تخصصات عناصر العرض، كل حسب تخصصه. فعلى سبيل المثال، قللت من اشتغال معظم المخرجين على تخصصات أخرى كتصميم الرقصات، والسينوغرافيا، واختيار الموسيقي الجاهزة، فأصبح يوجد ضمن فريق العرض اختصاصيون في هذه المجالات، فكانت النتيجة المباشرة لذلك تأكيد وحضور وظائف مسرحيَّة كانت مصادرة بسبب ضعف الإنتاج. ولعل خير مثال لرفع القيمة الماليَّة لإنتاج العرض المسرحي وانعكاسـه في تكامل هذه التخصصات، عروض مهرجان الخرطوم الوطني، الذي موله سموه لدورتين، ففيه وبناءً على كل ما تقدم وغيره صارت هناك حساسيَّة مختلفة، وبرزت سمات مختلفة

ختاماً، أعتقد أن نجاح وتحقيق أهداف دعم حاكم الشارقة للمسرح في بلادي وفي بلاد أخرى، ما كان له أن يحقق أهدافه وينتج آثاراً إيجابيَّة في كل بلد لولا الوعي الذي جعله بصفته مسرحياً

يعرف قيمة المسرح، وبصفته رجل دولة أن يؤسس مؤسسات تُعنى بالمسرح مثل الهيئة العربيَّة للمسرح ودائرة الثقافة بالشارقة».

#### نشر وانتشار

وتقول الباحثة والكاتبة ميسون عبدالحميد: «أتيح لنا بصفتنا مسرحيين سودانيين، وبأعداد مقدرة، المشاركة في الكثير من الأنشطة المسرحيَّة التي أسسها ويرعاها صاحب السمو حاكم الشارقة، بخاصة مهرجان المسرح العربي، كما شارك ثلاثة من نقادنا الشباب في مسابقة البحث المسرحى للشباب، ومن تأثير ذلك أن يتعرف غيرنا إلى موقع البحث المسرحي في السودان، لاسيما أننا قد حققنا فوزاً في هذه المسابقات. أيضاً كتب الكثير من النقاد والباحثين في مجلتي (المسرح) و(المسرح العربي) مما ساعد في التعريف بالمسرح السوداني وبعض الفاعلين فيه. أيضاً مهرجان المسرح الوطني الذي رعته الشارقة يعد من أكبر أشكال الدعم التي حظى بها المسرح السوداني، إذ مع هذا المهرجان ارتفعت القيمة الماليَّة لإنتاج العرض المسرحي. أشير كذلك إلى مشاركات أسماء سودانيَّة كثيرة في فعاليات الهيئة، في لجان التحكيم، وفي الملتقيات الفكريَّة، وهو ما يمثل حضوراً متفرداً للمسرح السوداني.

وأضيف إلى كل هذا وغيره نشر العديد من النصوص المسرحيَّة، والدراسات والكتب، وإقامة الورش المتخصصة. كل هذا الدعم من سموه كان له أثر كبير في التعريف بالمسرح السوداني، وفي التوثيق له، وفي حيازته معارف وتجارب جديدة».

#### تكريم

ويقول المخرج والممثل عادل حربى: «الحديث عن صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي عضو المجلس الأعلى حاكم الشـــارقة، ودعمه للثقافة والفنون والمسرح، يُعد بمثابة دعوة لفتح مساحات من الوعى والعطاء المستمر، والقدرة على الفعل والتفاعل لتطوير فن المسرح، وتفعيل دوره لخلق مساحات جديدة من التطور، وتعزيز مكانته، وترسيخ تدخلاته مع الناس والمجتمع في كل مكان وزمان. أما دعم صاحب السمو حاكم الشارقة للمسرح السوداني، فكان عبر مؤسساته ورؤاه الفكريَّة المتجددة، وعبر دائرة الثقافة - حكومة الشارقة، والهيئة العربيَّة للمسرح، من خلال أنشطة وبرامج وإصدارات، ودعم مستمر للمهرجانات، والمؤتمرات، والندوات، والسمنارات، والورش، ومن ذلك على سبيل المثال:







- مهرجان المسرح الوطني في السودان.
- مؤتمر (همزة وصل) الذي وثق للحركة المسرحيَّة السودانيَّة وصدرت مخرجاته في كتاب.
- مؤتمر (تاريخ الحركة المسرحيَّة في السودان)، مع التوثيق والإصدارات.
- دعم الورش المسرحيَّة في تخصصات: فن الممثل، الإخراج، السينوغرافيا، العرض المسرحي، الدراماتورج.
- إصدار عدد من الكتب والدراسات التخصصيَّة والنقديَّة في مجال المسرح والتجارب الفنيَّة المختلفة، وكذلك عدد مقدر من النصوص المسرحيَّة.
- الإسهام والدعم لتأسيس نشاط المسرح المدرسي في السودان، إضافة إلى تدريبات وورش للمرأة لدعم دورها في العمليَّة الفنيَّة
- المشاركة في المهرجانات فنياً، وفي الندوات، والمحاضرات، ولجان التحكيم، مثل مهرجان المسرح العربي، ومهرجان المسرح الصحراوي، ومهرجان أيام الشارقة المسرحيَّة.
- كل هذا وغيره يُعدّ إسهاماً حقيقيّاً في بعث ونهضة الروح والتجديد في المسرح السوداني، والخروج به عن المألوف، لذا كان من الواجب على المسرحيين السودانيين، والمؤسسات الأكاديميَّة، امتناناً وتقديراً، أن يسجلوا لمسة وفاء لأدوار سموه الفكريَّة، والفنيَّة، والثقافيَّة، في دعم المسرح السوداني، وذلك من خلال منحـه الدكتوراه الفخريَّة في الدراما من جامعة السودان للعلوم والتكنولوجيا - كليَّة الموسيقي والدراما، في عام 2020».



يحقق المسـرح الإماراتي منجزات ونجاحات ملحوظة على صعيد المشــاركات الخارجيَّة، لا سيما في المحافل الخليجيَّــة والعربيَّة. فقــد أصبح حضوره لافتاً في المهرجانات المســرحيَّة المتنوعــة، حيث يحصد الجوائز ويحدث أصداء واسعة. يتجلَّى هذا الحضور أيضاً من خلال مشاركة العديد من المسـرحيين الإماراتيين في الندوات الفكريَّة والنقديَّة، ولجان التحكيم، وحفلات التكريم.

## الشارقة: علاء الدين محمود

ويعكس هـذا الحضور المتوهج حرص المسـرح الإماراتي على إيصال رسائله وجماليّاته إلى أوسع نطاق ممكن، كما يجسد اهتمامه بالتواصل وتبادل الخبرات مع التجارب المسرحيَّة الإقليميَّة والدوليَّة. ومع انطلاق الموسم الجديد للمهرجانات المسرحيَّة العربيَّة في سبتمبر الجارى، تستعد العديد من الفرق المسرحيَّة المحليَّة للمشاركة في هذه المهرجانات، لتواصل بذلك مسيرة التألق والإنجاز.

شارك المسرح الإماراتي في المهرجانات المسرحية العربية للمرة الأولى في عام (1979) حين شارك فريق مدمج من فناني فرقة مسرح الشارقة الوطني، وفرقة مسرح الإمارات، في مهرجان دمشق الثامن للفنون المسرحيَّة، بعرض «الفخ» من إخراج إبراهيم جلال،

بدايات

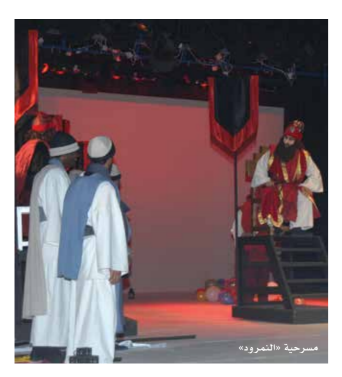
وتعد تلك المشاركة بداية مهمة للمسرح الإماراتي على الساحة العربيَّة. وفي عام (1983)، شاركت فرقة مسرح الشارقة الوطني في الدورة الأولى من «أيام قرطاج المسرحيَّة» في تونس، حيث قدمت مسرحيَّة «هالشكل يا زعفران» التى أخرجها فؤاد الشطى، وترأس وفد مسرح الشارقة الوطنى في مشاركته تلك

الشيخ أحمد بن محمد بن سلطان القاسمي، رئيس الدائرة الثقافيَّة في الشارقة آنذاك، رئيس مجلس إدارة مسرح الشارقة الوطني، وكان الوفد يضم نحو ثلاثين شخصاً بين ممثلين وفنيين وإداريين وإعلاميين، يحدوهم الأمل في تقديم صورة مشرفة عن واقع الحركة المسـرحيَّة المحليَّة في الإمارات، والحصــول على موقع متميز في ذلك المهرجان المسرحي التأسيسي الأول.

ثم جاءت مشاركة مسرح الشارقة الوطني في مهرجان دمشق التاسع للفنون المسـرحيَّة عام (1984) بمسـرحيَّة «حكاية صديقنا بانجيتو...» للمخرج عبدالإله عبدالقادر. وقد كان لتلك المشاركات الأولى كبير الأثر في التعريف بالتجربة المسرحيَّة الإماراتيَّة، وفي التواصل والتفاعل مع التجارب المسرحيَّة العربيَّة.

#### النمرود

وتعد مسرحيَّة «النمرود» التي كتب نصها صاحب السمو حاكم الشارقة، وأخرجها المنصف السويسي، وقدمتها فرقة مسرح الشارقة الوطنى؛ من أشهر عروض المسرح الإماراتي وأكثرها طوافاً دولياً، وبعد تقديمها للمرة الأولى في الدورة الثامنة عشرة لأيام الشارقة المسرحيَّة (2008)، عرضت في بلدان عربيَّة وغربيَّـة عدة، منها سـوريا (2008)، ولبنان (2009)، وتونـس (2010)، ومصر بالقاهرة والإسكندريَّة (2011)، ثم في رومانيا في (2010)، وأيرلندا، والمجر، في عام 2012، وإسبانيا (2016)، وألمانيا (2014)، والسويد (2017)، وكندا (2018)، وروسيا (2019).



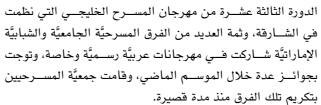
وتُعد المسرحيَّة «سفارة ثقافيَّة ومسرحيَّة متنقلة» لدولة الإمارات، وذلك بفضل ثراء موضوعها الإنساني، وتعدد وتنوع طاقمها الفني والتقني، إضافة إلى جولاتها المتعددة. وقد ترجم نصها إلى الإنجليزيَّة، والفرنسيَّة، والإسبانيَّة، والروسيَّة، مما أسهم في وصولها إلى جماهير واسعة حول العالم.



#### جوائز

ولعل من أحدث ما حققته الفرق المسرحيَّة المحليَّة في مشاركاتها الخارجيَّة، هو فوز مسرحيَّة «رحل النهار» لفرقة مسرح الشارقة الوطني، وهي من تأليف إسماعيل عبدالله وإخراج محمد العامري، بجائزة «الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي لأفضل عمل مسرحي عربي»، وذلك في الدورة الثالثة عشرة (2023) من مهرجان المسرح العربي في الدار البيضاء بالمغرب. وفي عام (2015) فازت مسرحيَّة «لا تقصص رؤياك» نص إسماعيل عبدالله وإخراج محمد العامري، وقدمتها فرقة مسرح الشارقة الوطني، بجائزة أفضل عمل متكامل في مهرجان الشارقة للمسرح الخليجي في دورته الأولى، التي نظمت في الشارقة في فبراير من ذلك العام، كما فازت الفرقة بجائزة أفضل عمل متكامل في الدورة الرابعة(2023) من المهرجان ذاته عبر مسرحيتها «زغنبوت» وهي من تأليف الكاتب نفسه وللمخرج نفسه، وفازت مسرحيَّة «اللوال» للفرقة نفسها وهي من تأليف الكاتب نفسه وللمخرج نفسه، بخمس جوائز في مهرجان الخليج المسرحي في دورته العاشرة التي نظمت بدولة الكويت، كما فازت الإمارات بأبرز جوائز الدورة الحادية عشرة من المهرجان نفسـه التي نظمت في الدوحة (2010)، عبر مسرحيَّة «السلوقي» لفرقة مسرح الفجيرة القومي، وهي من تأليف إسماعيل عبدالله وإخراج حسن رجب، وفي عام (2014)، فازت مسرحيّة «نهارات علول» لفرقة المسرح الحديث بالشارقة، بمعظم جوائز





#### حضور فاعل

عدد من المسرحيين الذين تحدثوا إلى «المسرح»، أكدوا الحضور الفاعل للمسرح الإماراتي في الفضاءات العربيَّة، مشيرين إلى أن مسيرة المسرح الإماراتي شهدت العديد من المشاركات الخارجيَّة المهمة، بفضل دعم الدولة وتشجيعها، حتى كللت تلك المشاركات بالعديد من النجاحات والتتويجات.





#### رافد

«المسرح الإماراتي أكبر رافد للمسارح العربيَّة»، ذلك ما قاله الممثل والمخرج إبراهيم سالم في سياق تعريفه بالدور الكبير الذي باتت تلعبه الإمارات على المستويين الخليجي والعربي، حيث صارت تشكل حضوراً خاصاً ومتميزاً في كل الفعاليات والمناسبات، سواء على مستوى الفرق والعروض أم الشخصيات من خلال الأنشطة الفكريَّة، حيث لا يعقد مهرجان في العالم العربي إلا وكانت الإمارات

وذكر سالم أن وجود صاحب السمو حاكم الشارقة بصفته مسرحياً وداعماً للحراك العربي في مجال «أبو الفنون»؛ شكل مصدر فخر خاص بالنسبة للمسرحيين الإماراتيين، حيث إن كل الإشراقات وكل الإنجازات الخارجيَّة التي حققها المسرح الإماراتي هي نتيجة لعطاء صاحب السمو حاكم الشارقة، الذي ظل خلف التطور المسرحي في الداخل، وخلف الإنجازات المسرحيَّة الإماراتيَّة في الخارج.

ولفت سالم إلى أن إسهامات صاحب السمو حاكم الشارقة الكبيرة تأكدت كذلك من خلال تأسيس ودعم الهيئة العربيَّة للمســرح، وتأكدت كذلك من خلال مشاركة المسرح الإماراتي في المنافسات المختلفة، حيث اعتادت الفرق المسرحيَّة الإماراتيَّة

أن تخرج مكللة بالنجاحات في أغلب المهرجانات والفعاليات في

وأوضح سالم أن هناك جهود أشخاص وفرق ومجموعة أحبت المسرح، لذلك تجد دائماً وأبداً هذا السطوع الموجود في الحراك الفنى المسرحي في الدولة على جميع المستويات، فهناك إنجازات كبيرة على المستوى المحلى، وعلى المستويات العربيَّة والخليجيَّة والدوليَّة، حيث يعيش المسرح الإماراتي حالياً في أفضل حالاته متنقلاً من نجاح إلى آخر بفضل اهتمام الدولة بالحراك المسرحي والفنى والثقافي بصورة عامة.

«المسرح الإماراتي أصبح لـه وجوده الخـاص والمختلف في الحراك المسـرحي العربي»، هكذا استهل المخرج والممثل والكاتب حبيب غلوم حديثه الذي وصف مسيرة «أبو الفنون» في الدولة بالمتوهجة والمتألقة، إذ تجد الدعم من قبل الحكام والشيوخ، والتفاعل من قبل الجمهور، الأمر الذي انعكس على حجم ونوعيَّة المشاركات الخارجيَّة، التي باتت تكلل بالإنجازات والجوائز، وهو أمر يليق بالمسرح الإماراتي ومسيرته الناجحة والمتطورة.

وذكر غلوم أن الحضور الإماراتي في الفضاء العربي والخليجي والعالم كله ليس فقط من خلال المشاركات في المهرجانات والفعاليات، بل وحتى من خلال دعم الحراك المسرحي في كل مكان، وذلك ما أكدته الجهود الكبيرة التي يبذلها صاحب السمو حاكم الشارقة في انتشار هذا الفن الإنساني النبيل، حيث امتدت يده عربياً لدعم النشاط المسرحي في العديد من الدول، ودعـم بنيتها التحتيَّة، وكذلك مبدعيها، فهناك ما يربو على عشرة القيادة في الدولة تضع حمل انتشار المسرح والفنون على عاتقها كفعل إبداعي إنساني.

وأوضح غلوم أن المنعطف الكبير في الحضور الإماراتي المسرحي في الفضاء العربي والدولي، تأكد من خلال تأسيس الهيئة العربيَّة للمسرح، التي باتت تدير الفعل المسرحي العربي، وتشكل حضوراً على المستوى الدولي، وكذلك من خلال الإنجازات المتمثلة في الجوائز التي حصدتها الفرق الإماراتية التي أكدت على نهضة الممارسة المسرحية الإماراتيَّة، التي لم تكن نتاج المصادفة، بل التخطيط الإستراتيجي لمجمل الفعل الثقافي.

وأشار غلوم إلى أن التفاف المسرحيين والفنانين الإماراتيين حول هذا الفن الخالد وتمسكهم به، هو ضمن الأسباب التي قادت إلى هذه النجاحات الكبيرة، منذ جيل التأسيس والريادة، وحتى الأجيال الحاليَّة والقادمة، وذلك بفضل رعاية الدولة للمبدعين، واليوم يكتمل ذلك القوس من خلال فيام اليوم الإماراتي للمسرح، الذي يمثل جرد حساب لكل المشاركات والفعاليات المحليَّة والخارجيَّة، ومن ثم هو دعوة للتجويد، وتشجيع للنجاح والاختلاف.

#### صناعة الحدث

«بصمـة خاصة»، تلك هي الصفة التـي أطلقها الممثل والمخرج إبراهيم القحومي على المشاركات المسرحيَّة الإماراتيَّة الخارجيَّة، حيث صارت لها سماتها الخاصة التي تعرف بها، من حيث الإجادة في جميع مستويات عناصر ومفردات العرض المسرحي، في كل الأعمال التي شاركت بها الدولة في المناسبات العربيَّة والخليجيَّة والدوليَّة.

وذكر القحومى أن الفرق والجماعات المسرحيَّة صارت تثبت تحصد الجوائز المختلفة، وتشارك على مستوى النقاشات وصناعة الإماراتي وريادته وقيادته. ولفت القحومي إلى أن تلك المشاركات الخارجيَّة عكست مستوى الطاقات الشبابيَّة الكبيرة على مستويات الإخراج والتمثيل والسينوغرافيا وكتابة النصوص، وكل العناصر المسرحيَّة، إضافة إلى القدرات الفكرية والقيادية التي أثبتت حضورها الساطع من خلال شخصيات شاركت في جميع المنتديات



مهرجانات يرعاها صاحب السمو حاكم الشارقة، مما يشير إلى أن وجودها الخارجي بقوة، وأصبحت معروفة في العالم العربي كله من خلال الأعمال التي تشارك بها في المناسبات المختلفة، فصارت الحدث المسرحي، حيث إن السنوات الأخيرة أثبتت قوة المسرح واللقاءات الفكريَّة التي ناقشت أمر المسرح، سواء عربياً أم دولياً.

وشدد القحومي على أن المسرح الإماراتي ظل موجوداً في الفضاء العربي، مشاركاً وفاعلاً، وبات الجميع يقدر أهميَّة تلك المشاركات ونوعيَّة العروض التي تقدمها الفرق المسرحيَّة بعنوان الإجادة والتميز وروح الابتكار، حيث ظلت تلك الأعمال التي تشارك بها الدولة في المناسبات المختلفة مرشحة للفوز بكل الجوائز، حيث دائماً ما يكون العرض الإماراتي هو محط الأنظار من قبل الجمهور والنقاد ولجان التحكيم.



#### إشراقات

الكاتب صالح كرامة أكد وجود الكثير من الإشراقات التي برزت من خلال المشاركات الخارجيَّة للمسرح الإماراتي بمختلف فرقه وجمعياته وأفراده، حيث صار التميز والجودة والإتقان هي عناوين عريضة للأعمال المسرحيَّة الإماراتيَّة، وذلك يعود لوجود رغبة قويَّة وشعف بفن المسرح، سواء من قبل الفنانين والفرق أم من قبل الجمهور، حيث ارتفعت الذائقة المسرحيَّة والوعى بأهميَّة «أبو الفنون» بصورة كبيرة.

وأكد كرامة أن صاحب السمو حاكم الشارقة، رجل المسرح الأول، استطاع أن يضع المسرح الإماراتي في صدر المشهد المسرحي العربى، وذلك من خلال دعمه المتواصل، حيث باتت إمارة الشارقة ومن خلال إدارة المسرح في دائرة الثقافة، عاصمة مسرحيَّة ومنصة لصنع الأفكار والمقترحات، الأمر الذي أوصل النشاط المسرحي في الإمارات إلى الفضاءات المختلفة، العربيَّة والخليجيَّة والدوليَّة.

وذكر كرامة أن هناك سمات خاصة بالممارسة المسرحيّة الإماراتيَّة منذ انطلاقتها الباكرة، حيث كانت الأعمال التأسيسيَّة تناقش القضايا المحليَّة والقوميَّة في الوقت نفسه، إذ إن العروض الأولى للمسرح الإماراتي حملت الهم العربي، ودافعت عن القضايا العربيَّة، ومن ثم فإن ذلك الأمر انعكس على المشاركات الخارجيَّة، وقاد نحو النجاحات المتواصلة.

#### تراكمات

«هناك تراكمات كبيرة في مسـيرة المسرح الإماراتي قادت إلى حضوره المتميز في الفضاء العربي والخليجي»، هكذا تحدث الممثل والكاتب عبدالله راشد عن مسيرة المسرح الإماراتي ومشاركاته الخارجيَّة، حيث أوضح أن أول مشاركة في بداية الثمانينيات من القرن الماضى جاءت متميزة ولافتة، وتبعتها العديد من المشاركات والنحاحات الأخرى.

ولفت راشد إلى أن المسرح الإماراتي له العديد من المشاركات في المهرجانات المختلفة، بخاصة في منطقة الخليج، وهي شكلت منعطفاً كبيراً في مسيرة «أبو الفنون» في الدولة، واليوم صار هناك صدى كبير للمشاركات الإماراتيَّة العربيَّة وكذلك العالميَّة، حيث إن الفرق الإماراتيَّة شاركت في الآونة الأخيرة في العديد من المناسبات المسرحيَّة الدوليَّة.

وأشاد راشد بالدور الكبير الذي باتت تلعبه الهيئة العربيَّة للمسرح، التي رسـخت وجود الإمارات عربياً ودولياً، حيث أن الهيئة لا ينحصر نشاطها في تنظيم مهرجان واحد فقط، بل وكذلك تقوم بتنشيط المهرجانات في جميع الدول العربيَّة، وتقوم بتمكين الأفراد والمؤسسات، وعقد الورش، ونشر المسرح بخاصة في الدول العربيَّة الأفريقيَّة. وأوضح راشد أن المشاركات الإماراتيَّة متنوعة ومتعددة على مستوى العروض، وكذلك ضيوف الشرف، ولجان التحكيم والندوات في جميع المهرجانات المسرحيَّة الخليجيَّة والعربيَّة، حيث لا يوجد حدث أو نشاط فني مسرحي في العالم العربي لا تشارك فيه الإمارات. وشدد راشد على أن المسرح الإماراتي انتقل من مرحلة التأسيس إلى التمكين والانتشار، من خلال النجاحات في المشاركات الخارجيَّة، وحصد الجوائز، فهناك بالفعل تميز وريادة.

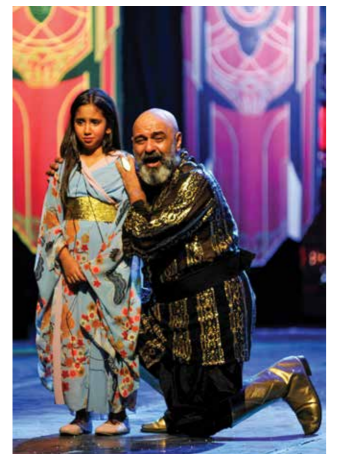




استند رزق إلى مذكرات كاتبة الرحلات والمعلمة والناشطة الاجتماعيَّة ليونوينز، التي روت فيها علاقتها بالبلاط الملكي في جزيرة سيام (تايلاند حالياً)، حيث قضت ست سنوات معلمة لأبناء الملك مونغكوت وزوجاته في ستينيات القرن التاسع عشر. رصدت آنا في روايتها كثيراً من الأوضاع المجتمعيَّة في تلك الجزيرة، من قهر واستبداد للرقيق، وقائمة الممنوعات التي فرضها الملك على شعبه. وبرغم الانتقادات العديدة للمذكرات لاحقاً، بوصفها محفوفة بالمبالغات والخيال المجحف في حق الملك مونفكوت، الذي قيل إنه رغب في تعليم أبنائه وأهل بلاده التعليم الإنجليزي تجنيباً لأهل بلاده مصير أهل جارتهم بورما التي سحقتها إنجلترا في الحرب.

#### رؤية

حاول المخرج والدراماتورج رزق أن يلتقط بمهارة الخيوط الإنسانيَّة في تلك القصة التاريخيَّة ليبني عليها دراما العرض بناءً غنائياً استعراضياً لا يخلو من الكوميديا. تبدأ الأحداث بوصول المعلمة الإنجليزيَّة «ياسمين» على مركب في عرض البحر، وهي تتطلع إلى سيام بانبهار واشتياق واضح لحياتها الجديدة. وللوهلة الأولى، يحاول قائد المركب توضيح أن حقيقة الجزيرة عكس ما تبدو عليه من بعيد، وأن الحياة ليست ورديَّة، بل قاسية، بينما ترفض المعلمة تصديق ذلك، فهي قادمة بكل الحب والتفاؤل بسبب تعاقد الملك معها لتعليم أبنائه.









لعب المخرج على فكرة «المنقذ» المعروفة في الدراما على مدى التاريخ، فتلك المعلمة هي نموذج المنقذ لشعب سيام، لتغيير أحوالهم من القهر والاستبداد إلى الحب والحريَّة، لذلك كان حضورها بمثابة الصدام بين الثقافتين الغربيَّة والشرقيَّة، ومن هذا الصدام تتفجر كل المفارقات وتتصاعد الأحداث، بدءاً من صدمة المعلمة بأنها خُدعت في العقد المبرم مع الملك بأنه سيكون لها بيت مستقل، واضطرارها إلى الإقامة في البلاط الملكي بأمر مونغكوت، مروراً بوقوع الملك في حبها واستغلالها لهذا الحب في محاولة استمالته بشتى الطرق لمنح شعبه قدراً من الحريَّة، ولو خلال زيارة الوفد البريطاني إلى القصر الملكي، حتى تتغير الصورة السلبيَّة عنه في المشهد الإنجليزي، وصولاً إلى كشف المتآمرين الساعين لتشويه صورة سيام أمام الإنجليز.

#### فروق ثقافيّة

هذا التطور في الأحداث استدعى بالضرورة صداماً إنسانياً بين المعلمة ياسمين والملك مونغكوت، فمنذ الوهلة الأولى التي قدم لها فيها بناته الثماني وابنه الوحيد، تعلقت بهم وتعلَّقوا بها، وبدا واضحاً فارق الثقافات بينها وبينه، وكيف كان يعامل شعبه بوحشيَّة وقسوة،

إلا أن الجانب الإنساني الكامن فيه قد مال عاطفياً نحو المعلمة، ومن هذا المنطلق، اعتمد المخرج في منهج أداء ممثليه على التضاد بين المعلمة والملك.

لعبت لقاء الخميسي شخصيَّة ياسمين ببساطة ومصداقيَّة تعتمد على منطقيَّة العلم في مواجهة التقاليد البالية والقهر غير المبرر، محاولة إقناع الملك بأن الحب والحريَّة كفيلان بتمسك الشعب به وتغيير أحوالهم نحو الأفضل، وهو ما لم يقتنع به الملك مطلقاً. بينما قدم فريد النقراشي أداءً احترافياً محكماً لشخصيَّة الملك مونغكوت، اعتمد فيه على الجمع بين الكاريكاتير الساخر، والطغيان المفرط، والرومانسيَّة المرهفة، والأبوة الحانية، والهوس بالنساء، ورجل الدولة السياسي المحنك، وهي كلها وجوه متعددة لرجل واحد استدعت انفعالات مختلفة برع فيها جميعاً النقراشي، راسماً تفاصيل جسديّة تناسب طبيعة كل موقف وبانفعالات محسوبة بدقة، فأضاف للموقف الكوميدى المكتوب بعناية تفاصيل أدائيَّة تعززه وتعمق تأثيره، دون أن يفقد تصدير إحساس الطغيان لدى الجمهور في المشاهد التي تتطلب ذلك. لذلك جاء حضوره متحكماً إلى حد كبير في إيقاع العمل بفضل سخونة أدائه وتنوعه اللافت والحركة المسرحيَّة المرسومة له بحيث يمتلك زمام فضاء الخشبة بالكامل.

اجتهد فريق الممثلين في أداء شخصياتهم إلى حد كبير، فأجادت هدى هاني شخصيَّة «سون» كبيرة الجواري، وإن كانت تحتاج إلى حفر مزيد من التفاصيل في شخصيتها الدراميَّة، ولعبت هبة محمد دور المحظية «لارا» بأداء معبر وصادق عن معاناة الشخصيَّة بين ما تتعرض له من قهر وتمسكها بحقها في الارتباط بمن تحب برغم أنها من العبيد، ولعب أشرف شكرى دور مواطن سيام المتمرد المقبل على اغتيال الملك بأداء مبالغ فيه، ادعى من خلاله الضعف والتذلل حتى ينال هدفه بالاقتراب من الملك وقتله، وجاء أداء طارق مرسى متوازناً في شخصيَّة السفير البريطاني، وجسد طارق مختار في دور قائد الحرس وكريم كرم في دور حارس الملك ثنائياً أدائياً متناغماً، اعتماداً على الأداء الكاريكاتيري لحاشية ملك سيام المقصرين في عملهم والمتمسكين بخدمته في الوقت ذاته.

أما أبناء الملك من الصغار، فقد حاول كل منهم أن تكون له سمة تميز شخصيته، مثل كارمة سامح في دور «لبلاب» التي تتكلم بصعوبة، وسيلينا سمير في شخصيَّة «شقائق النعمان» عصبيَّة المزاج، ومريم النمس في شخصيَّة الطفلة المترددة دوماً على دورة المياه، وحنين النمس الابنة المحبة للتمثيل، وعاليا يونس، ودانا مصطفى، وأحمد النمس ولى العهد. وفي تصوري أن هذا الكم الكبير من الأطفال في العرض كان يحتاج مزيداً من

التوظيف على مستوى رسم تفاصيل أكثر عمقاً لشخصيَّة كل منهم من جهة، وكذلك في المشاهد التي تجمعهم بالمعلمة ياسمين التي كانت تحتاج مزيداً من المشاهد المغناة خلال تعليمهم اللغة الإنجليزيَّة من جهة أخرى، سعياً لتأكيد وتبرير تعلقهم بالمعلمة، وهو ما افتقدته الدراما.

#### تقنىات

تقنياً، استغل المخرج المساحة الشاسعة لفضاء مسرح البالون ليجمع بين تقديم بعض المشاهد مصورة على شاشة السينما في عمق المسرح، وبين التجسيد الحي على المسرح، وكذلك تقنية «المسرح داخل مسرح» في مشهد العرائس التي تروى حكاية العم توم، ليطل منها على وحشيَّة القهر الإنساني في فلسطين. ونجح مصمم الديكور حمدي عطيَّة في إثراء مساحة الأداء الشاسعة بالمزج بين تلك المشاهد السينمائيَّة، سواء بمشاهد مصورة تكشف أحداثاً وقعت في الماضي، أم بتصميم مناظر ثابتة لأماكن وقوع الأحداث، أم خلفيات رومانسـيَّة في مشاهد الاستعراضات بين الملك والمعلمة، بالإضافة إلى مشهد العرائس الذي قدمه في الثلث الأمامي من الخشبة، ليكتمل ثراء الصورة البصريَّة برغم غياب قطع الديكور التقليديَّة في مثل تلك المشاهد.





وانطلقت مصممة الأزياء مروة عودة مما بدأه مصمم الديكور، واستغلت سخونة الألوان التي تميزت بها المناظر المسرحيَّة لتصمم أزياء مبهرة تجمع بين مناسبتها للزمان والمكان من جهة، ومناسبتها للسمات النفسيَّة والصفات الرسميَّة للشخصيات، فصاغت للملك مونغكوت ملابس بأقمشة لامعة براقة بالغة الفخامة ذات ياقات ذهبيَّة مبالغ في ضخامتها، مرصعة باللآلئ والمجوهرات، بالإضافة إلى التاج الملكي الذهبي بالغ الارتفاع تعبيراً عن تضخم ذات ملك سيام، بينما صممت للمعلمة ياسمين أزياء تؤكد بساطتها ورومانسيتها ونقاءها وتطلعها نحو غد أفضل، في حين اعتمدت لأبناء الملك الطرز الشرق آسيويَّة في أزيائهم التي تجذب الأنظار بألوانها الساخنة المبهجة، وخصصت للوفد الإنجليزي أزياء زرقاء اللون تعكس الثقة والهدوء والسيطرة على مجريات الأمور. وبشكل عام، اتسمت الأزياء بالبهجة والراحة التي تمنح الممثلين سهولة الحركة.

#### الشعر والموسيقي

اعتماد العرض على الدراما الاستعراضيَّة أحد أهم أسباب نجاحه، فلم تكن أشعار عادل سلامة مجرد تعليق على الأحداث أو حلى زائدة يمكن حذفها، ولكنها كانت كاشفة وممهدة للأحداث تارة، ومحركاً للأحداث ودافعاً لها نحو الأمام تارة أخرى، فنراه مثلاً يعرفنا إلى أحوال المدينة وأهلها قائلاً:

«يا بياعين الرصيف على الرغيف ساعيين مايهمكوش ولا صيف ولا برد ولا فارقين يعلا الندا للزبون بس الزبون غلبان العين بصيرة يا عم والايد يا دوب شبرين». ثم نصل إلى استعراض النهاية الذي يلخص الأحداث ويجملها ويكشف نتيجة ما زرعته المعلمة بقوله:

«الملك: نبدأ على نضافة.. ياسمين: مجد العهد الجديد الملك: بالحب واللطافة.. ياسمين: مش بالنار والحديد

الملك: وهنهدم الخرافة.. ياسمين: نبنى العلم المفيد الملك: بالفن والثقافة.. ياسمين: وبالحكم الرشيد ياسمين: وسيام هتبقى جنة وأحلامها متحققة كورال الأطفال: الشمس مشقشقة طالعة متشوقة نفتح باب للهوا.. يدخل يملى الرئة». ومن تلك الأشعار المعبرة عن مختلف المواقف، جاءت ألحان عصام كاريكا أحد أهم عوامل الجذب في العرض، بسبب استخدامه

#### ملاحظات

الألحان السريعة المتناغمة والإيقاعات الراقصة والمقاطع الموسيقيَّة

الباعثة على التفاؤل والتطلع نحو الأفضل.

لعل أهم ما يعانيه العرض هو الطول المفرط في زمن الأحداث على مدى فصلين، والإسهاب في تقديم شخصيات العرض في مشاهد طويلة يمكن اختزالها وتكثيفها، بالإضافة إلى

تشتت الدراماتورج بين الرغبة في التركيز على المعانى الإنسانيّة لعلاقة المعلمة بالملك وأبنائه، وعدم تجاهل الأحداث السياسيّة الواقعيَّة بين الإنجليز وجزيرة سيام، دون الخوض في تفاصيلها، وفى الوقت ذاته لم يُشبع تلك المشاهد السياسيَّة بالقدر الكافى الموضح لتفاصيل الأحداث.



محسن رزق مخرج مسرحي تخرج في كليَّة الآداب قسم التاريخ جامعة عين شمس عام 1997، كما حصل على ليسانس الآداب - قسم المسرح - شعبة الدراما من جامعة حلوان عام 2002. أخرج العديد من العروض المسرحيَّة، ونال عدداً من الجوائز، منها: جائزة أفضل إخراج عن عرض «اللعبة» في المهرجان الدولي للمسرح الجامعي بتونس عام 2003. ومن المهرجان القومى للمسرح المصري عام 2018، حصد جوائز أفضل عرض، وإخراج، وممثلة، وأزياء، وأشعار، واستعراضات، وموسيقى، عن عرض «سنو وايت»، وفي عام 2023، نال جوائز أفضل إخراج، وأفضل أشعار، وأفضل أزياء وديكور، عن عرض «سيدتي أنا» من إنتاج المسرح القومي.



شهدت دار الأوبرا بدمشـق أخيراً عرضاً مسـرحياً جديداً بعنوان «عوز» للمخرجة ديما أباظة، التي يُعد هذا العمـل باكورة أعمالها الإخراجيَّة، واسـتند العرض على نص «Crave» للكاتبة البريطانيَّة سـارا كين. العرض الذي قدم على خشبة القاعة متعددة الاستعمالات بدار الأوبرا، جسدته مجموعة من الممثلين، ضمت: نانسي خورى، وإليانا سعد، وشريف قصار، ومصطفى خيت.

#### آنا عكاش كاتبة ومخرجة مسرحية من سوريا

لافتة، نقترب من تلك المنطقة الغائمة التي تتداخل فيها الحدود بين ما يُقال وما يُشهَد، بين ما يُجسّد وما لا يُحتمل.

النص لا يتضمّن أسماء شخصيات، ولا علامات إخراجيَّة، ولا حبكة بالمعنى المتعارف عليه. هو نسيج من الأصوات الأربعة، تُعرف فقط برموز (A, B, C, M)، يتبادلون شــذرات لغويَّة بالعربيَّة

الفصحي، تتداخل في الزمان والمكان والوعي، فيما يختفي أي رابط سردي واضح. هنا يكمن التحدّي، وهنا أيضاً تتجلّى براعة الرؤية الإخراجيَّة.

يعكس العرض رؤية إخراجيَّة جريئة تنتمى إلى المسرح ما في العرض الذي قدّمته المخرجة أباظة بقراءة بصريَّة ودراميَّة بعد الدرامي، حيث لا تحتكم البنية إلى سرديَّة خطيَّة، ولا إلى شخصيات متماسكة بمعناها الكلاسيكي، بل إلى أجساد تتكلم، وأصوات تتناوب، وألم يتسرّب عبر الفراغ «بمقاربة دراماتورجيّة مختلفة وبشكل أداء يتجاوز التشخيص الواقعي النفسي ليصل إلى حدود الأداء- البيرفورمانس»، كما ورد في ورقة معلومات

«عَوَز» نص عن الاشتهاء، وعن انكسار الرغبة؛ عن الأشياء التي لا تُقال إلا وهي تتفتت على الخشبة «عن حالات إنسانيَّة تتأرجح من أقصى درجات القسوة إلى أعلى درجات الحب والحريَّة والتسامح ضمن جدليَّة الشكل والمضمون».

هـذا العرض لا يقـدم حكاية بقدر ما يشرر حضوراً ممزقاً، مشوشاً، قلقاً. الأداء هنا بمثابة تجربة شعوريَّة غامرة: أداء لما لا

الخشبة شبه عارية، اللغة مُبعثرة، الجسد يتكلم، والصوت يصدح من مكان داخلي لا يملك اسماً. العرض هو تجسيد فني للهشاشة المطلقة، واستحضار مؤلم لموضوعات كين: الرغبة، الإساءة، الحنين، الوحدة، الانهيار.

ديما أباظة، في قراءتها لهذا النص، اختارت أن لا تمارس السلطة، بل أن تُبقى الفوضى على فوضاها، مرسومة بصرامة إخراجيَّة دقيقة. أربعة كراسيّ فقط على الخشبة، يجلس عليها الممثلون منذ البداية، يتحرّكون من مشهد إلى آخر، يبدّلون أماكنهم بتسلسل دائري يوحى بالتكرار، أو بالدوران داخل وَهم لا مخرج منه. لا يعلّق، بل يضيف طبقة من الغموض البصري، كأننا أمام شاشة حلقة مغلقة من الكلام، الجسد، والاحتياج. مع نهاية العرض، يعود كل منهم إلى مكانه الأول، كما لو أن شيئاً لم يحدث - أو كما لو أن كل شيء قد حدث بالفعل. هذه الدائرة المغلقة، التي تتحرك ببطء مع يرى الآخر، أو حتى يعترف بوجوده. تطور الأداء، تحاكى حركة النص نفسه: صوتٌ يدخل من نقطة ما، يتشظّى، ثم ينعطف عائداً إلى بدايته.

> في خلفيَّة الخشبة، شاشة إسقاط مقسومة نصفين، توحى بشاشة لابتوب مفتوحة على حياتين متوازيتين، أو على انفصام داخلي متوحّش. الفيديو مابينغ - الذي صممه حمزة أيوب - لا يشرح، الإحساس.



وعى محطّم، أو داخل دماغ مُنهك. لا مشاعر ممسرحة، بل انفعالات مُمزقة، وكأن كل ممثل ينهار ببطء في مساحته الخاصة، دون أن

الفضاء الصوتي، الذي أشرف عليه وجد النجار، والتأليف الموسيقى لـ آرى جان، ساعدا في خلق أبعاد صوتيَّة تشبه ضوضاء داخليَّة للوعى المعطوب. لا لحن، لا جمل موسيقيَّة قابلة للحفظ، بل ذبذبات ونبضات وأصوات محيطيَّة تنخر في





#### الضوء من الخارج

الإضاءة، التي صمّمها محمد نور درا، لم تكن عنصراً تقنياً مكملاً، بل كانت بنية سرديَّة مستقلة. في المشهد الأول، أحاطت بقع دائريَّة من الضوء بكل كرسي على الخشبة، في فصل جمالي واضح بين الجسد ومساحته. كانت كل بقعة ضوء سجناً ناعماً، أو نقطة عزلة باردة. لاحقاً، تحوّلت هذه البقع إلى مربعات ضوئيَّة صارمة، وكأنها أطر فكريَّة أو اجتماعيَّة تحاصر الذات وتكتم صوتها.

لكن الذروة جاءت في النهاية، حين تلاشت الإضاءة الخارجيَّة بالكامل، وبات مصدر الضوء ينبعث من داخل الكرسي ذاته. لقد أصبح الغور داخلياً بالكامل. لم يعد هناك شيء يُسلَّط من الخارج، بل الضوء، الجرح، النداء – كلها باتت تصدر من الداخل، في لحظة حسيَّة صافية تُعلن تحوّل المسرح إلى معادل جسدي للوعي المجروح.

#### الجدار الرابع

ما يلفت في هذا العرض، هو القطيعة الكاملة مع «الحوار» بالمعنى التقليدي؛ لا حوار بين الشخصيات، لا نظرات تتقاطع، لا ردود أفعال، بل أداء موجّه كلياً إلى الجمهور، بوصفه الحاضن المحتمل لهذا الألم، ويُحوّل المشاهد إلى «متلقّ شاهد»، لا إلى «متفح محادد».

تتوزع الأصوات على الممثلين الأربعة، كل منهم يقدّم مقطعاً من المونولوج الداخلي الكبير الذي لا ينتهي. الجسد لا يُستخدم لتجسيد شخصيّة، بل مكبّر صوت لعطب داخلي. لا أحد يرى الآخر، ولا أحد



يسمع الآخر. الجميع ينظر نحونا، نحن، ويصرخ نحونا، أو يناجينا، أو يتوسّل حضورنا.

كان أداء نانسي خوري محفوراً بالصوت المرتبك، العميق، الذي لا يتسرع في الانفجار. إليانا سعد حافظت على حضور يقطّعه الألم حين يستوجب. شريف قصار قدّم شخصيَّة متوترة، تفتقر إلى مركز ثابت، فيما بدا مصطفى خيت وكأنه يسير على شفير هاوية، بين ثقة داخليَّة وانكسار وشيك. كل ممثل بدا مجزوءاً، كائناً غير مكتمل يحاول الإمساك بظل ذاته. لا مشاعر ممسرحة، بل انفعالات مُمزقة، وكأن كل ممثل ينهار ببطء في مساحته الخاصة، دون أن يرى الآخر، أو حتى يعترف بوجوده.



«عَـوَز» ليس عرضاً مريحاً، وليس موجّهاً للذائقة العامة، بل عمل نخبوي بالمعنى الحقيقي للكلمة: يطلب منك أن تكون مستعداً لاستقبال ألم لا ينتمي إليك، لكنه قد يصبح جزءاً منك.

هذا العرض يؤكّد أن المسرح ما زال قادراً على المسّ المباشر، على الوخز، على طرح السؤال من دون إجابة، والاكتفاء بمرآة مشروخة اسمها «الإنسان».

#### بطاقة العمل

ترجمة النص: ديما أباظة. مراجعة: د.أسامة غنم. أداء: نانسي خوري، إليانا سعد، شريف قصار، مصطفى خيت. تأليف موسيقي: آري جان. تصميم إضاءة: محمد نور درا. فيديو مابينغ: حمزة أيوب. فضاء صوتي: وجد النجار. تصميم البوستر والبروشور: رؤيا عبدلكي. صورة البوسترك: نصوح زغلولة.



ديما أباظة أستاذة في المعهد العالي للفنون المسرحيَّة في دمشق، قسم الدراسات المسرحيَّة. عضوة مؤسسة في مختبر دمشق المسرحي منذ عام 2010 حتى الآن، حيث شاركت مخرجة مساعدة ومديرة إدارية في معظم نشاطات المختبر. في 2019 - 2021 أدارت مشروع «توتة توتة بلشت الحدوتة» الذي تكون من عدة ورشات كتابة الحداعيَّة نفذت في عدد من المراكز المجتمعيَّة. البداعيَّة نفذت في عدد من المراكز المجتمعيَّة. حاصلة على إجازة من قسم الدراسات المسرحيَّة في دمشق 2008 - بالمعهد العالي للفنون المسرحيَّة في دمشق 8008 - والعلوم الإنسانيَّة في جامعة دمشق 2001 - 2006.

يطرح العرض تساؤلاً جمالياً وفلسفياً: هل يمكن أداء «العَوَز»؟ هل يمكن تصوير الرغبة، النقص، الانكسار، بدون قصة؟ بدون ضحيَّة وجلاد؟ تقدّم ديما أباظة عرضاً يراهن على الإجابة: نعم، نعم، يمكن أن يُؤدى العَوْز بصفته «توتراً»، «صمتاً مقطوعاً»، «تكراراً معطوباً». نعم، يمكن لخشبة المسرح أن تكون مساحة لممارسة الألم

ما يفعله هذا العرض، ليس أنه يحكي عن النقص أو الحاجة أو الرغبة، بل إنه يجسّد العَوَز نفسه: بصفته حركة دائريَّة، صوتاً مبحوحاً، حالة نفسيَّة لا تلتئم.

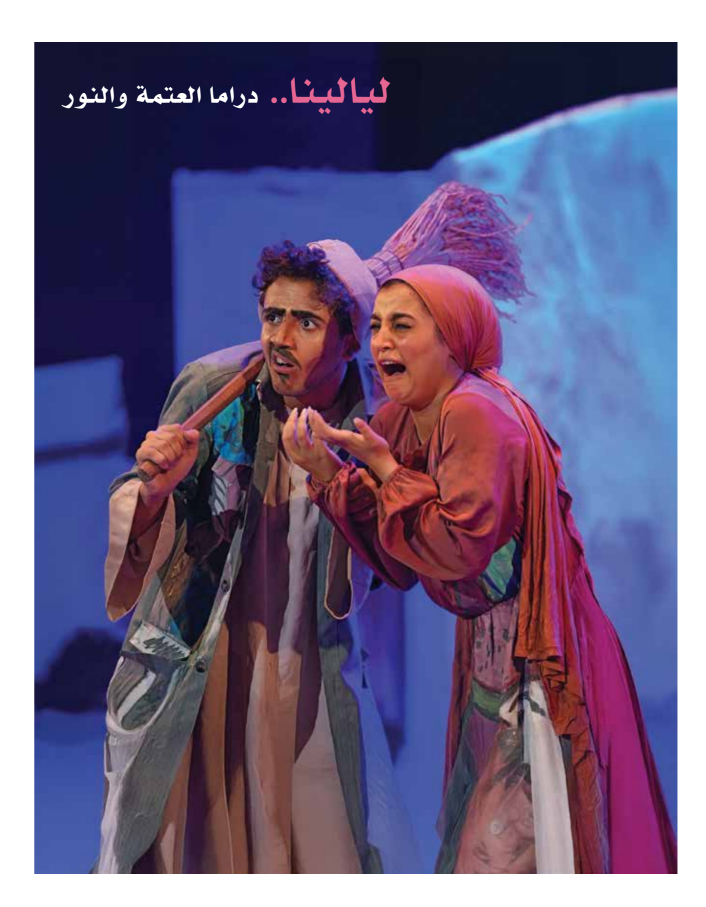
نحن لا نخرج من المسرح بفهم واضح، بل بأثر ثقيل. لا نعرف تماماً من تحدّث، ولا عن ماذا، لكن شيئاً ما وُضع في أجسادنا ولم نعد قادرين على نزعه. العرض ليس سرداً ولا موقفاً ولا محاكاة، بل بنية شعوريَّة متكرَّرة تتسلل إلينا بصمت.

هذا العرض ليس للجميع. إنه عمل متطلب، مؤلم، ومزعج في بعض لحظاته، لكنه ضروري. لا يهم إن كنت «فهمت» كل ما قيل، فالسـؤال ليس ماذا قال الممثل، بل ماذا فعل بجسده وصوته في حضورك.

#### لماذا هذا العرض مهم؟

لأنه لا يدّعي امتلاك المعنى، ولا يدّعي تقديم إجابات، بل يكتفي بأن يكون لحظة توتّر عالي الدقة، حيث لا مفر من المواجهة. عرض «عَوَز» بترجمته الدقيقة وإخراجه النابض، يضعنا أمام تحديات المسرح المعاصر: كيف نعيد اختراع اللغة؟ كيف نمنع الجسد قوة التعبير من دون أن نسجنه في حبكة؟ كيف نصغي إلى الألم حين لا يُعبّر عنه، بل يُمارَس؟ في هذا العرض، لا قصص، بل لحظات. لا حكايات، بل أثر لما لم يُقل. ربما لهذا السبب خرجنا من القاعة ونحن نحمل شيئاً لا اسم له، لكنه ثقيل... كالعَوَز نفسه.

المسلّ العدد (72) - سبتمبر 2025



قدمت فرقة «جروتسك» المصريَّة عرضها المسرحي «ليالينا» على مسرح نهاد صليحة بأكاديميَّة الفنون في القاهرة. العرض مأخوذ عن مسرحيَّة «الناس اللي تحت» التي كتبها نعمان عاشور عام 1957، وقُدمت وقتها بإخراج كمال ياسين، وبطولة عمالقة منهم سعد أردش، وعبدالمنعم مدبولي. هذا العرض الجديد يطرح سؤالاً: ما الذي يمكن أن يضيفه عمل مسرحي حديث إلى نص كلاسيكي؟

#### إبراهيم الحسيني كاتب وناقد مسرحي من مصر

عندما نتحدث عن مسرحيات نعمان عاشور، يتبادر إلى الذهن فوراً سـؤال عـن طبيعة نصوصـه المليئة بالحوارات والمناقشات الاجتماعيَّـة الطويلة، التي تحلل شـرائح المجتمع المصري بعد ثورة يوليـو 1952. هل لا يزال هناك ما يمكن تقديمه من هذه النصوص وسط ضجيج اللحظة الحاضرة بكل تناقضاتها؟

الإعداد الدرامي والرؤية الإخراجيَّة للمخرج محمد الحضري في عرض «ليالينا» خالفا كل التوقعات، فقد تحول النص الكلاسيكي إلى صيغة غروتسكيَّة. تخلص العرض من حوارات النص المطولة، وغيب فكرة زمن ومجتمع الخمسينيات، واستبدل بها زمناً مسرحياً خاصاً، لا هو قديم ولا معاصر، زمن لا يمكن تحديد تاريخه.

هذا التغيير استدعى أسلوب أداء تمثيلي غروتسكياً، ظهرت فيه سمات المبالغة، والتشويه، والتناقض، والسخرية السوداء. لقد تحرر العرض من الأشكال التقليديَّة للأفكار، وأعاد تركيبها بطرق أخرى، مما منحه مكانة فنيَّة خاصة. لكن يبقى السؤال: هل نجح العرض في تقديم طرح فني وفكري يتناسب مع تعقيدات اللحظة الراهنة؟ تدور الأحداث بالكامل داخل بدروم صغير أسفل إحدى العمارات، وتفصل درجات السلم بين عالمين: عالم «الناس اللي تحت» وهم

سكان البدروم، و «الناس اللي فوق» وهم سكان الطوابق العليا. هذه التقسيمة هي التي اعتمدها نعمان عاشور لمعالجة شرائح المجتمع

المصري قبل الشورة وما بعدها، حيث عالجت مسرحيته التالية «الناس اللي فوق» التغيرات التي طرأت على طبقة الأغنياء الجدد. في هذا البدروم، تتراص مجموعة من الحجرات تسكنها نماذج مختلفة: «عزت» الرسام الشاب الذي يحلم بعالم مثالي، و«لطيفة» الفتاة الرقيقة التي تحبه، و«رجائي» العجوز الثري الذي سقط من طبقته، بالإضافة إلى الخادمين «منيرة» و«فكري». كل شخصية تعاني معاناتها الخاصة، بينما تستبد بهم صاحبة العمارة «بهيجة» التي ترفع عليهم الإيجار وتهددهم بالطرد، وفي الوقت نفسه تحاصر «رجائي» لأنها تريده زوجاً. هنا تبرز مفارقة: طبقة الأثرياء الجدد التي تمثلها «بهيجة» تستبد بطبقة الأثرياء العدامي التي سقط بعضها، وبرغم ذلك ترغب «بهيجة» في الزواج من «رجائي» الذي لم تكن لتصل إليه لولا تغير الأوضاع الاجتماعية.

#### تكوين

منذ اللحظة الأولى، تلفت انتباه المشاهد المساحيق الثقيلة التي تضعها الشخصيات على وجوهها، مما يجعل ملامحها تبدو مشوهة، باستثناء شخصيات وكأنها في مراحل التكوين داخل لوحة تشكيليَّة يرسمها «عزت» مشهداً بعد مشهد، بتقنية تشبه الرسوم المتحركة. هذه المساحيق، التي صممها محمد شاكر، تتغير وتتضاءل تدريجياً مع مرور زمن العرض، حتى تختفي تماملً في النهاية بعدما تكتمل شخصياتهم على مستوى الشكل والتصرفات.





هذه التقنية، المعتمدة على التشويه والمبالغة، هي أحد الملامح الغروتسكيَّة الواضحة. وبعد اكتمال الصورة، نجد أن الكل قد سقط في فخ الجريمة والنفاق والطمع، بينما نجا العشاق فقط: «عزت» و «لطيفة»، و «فكرى» و «منيرة» بفضل الحب. كان هروبهم من البدروم هو الحل الأمثل للخروج من هذا العالم الخانق إلى عالم أوسع وأرحب. إذن، الحب هو ما يكملنا ويجملنا، ولهذا السبب، كانت الشخصيات الأربع المحبة هي التي نجت من التشويه بالمساحيق، وبقيت ملامحها صافية وواضحة منذ اللحظة الأولى.

كما أشرنا، تعامل المخرج محمد الحضري مع الشخصيات بنوع من المبالغة في رسم أبعادها، فاختار طريقة أداء تمثيلي جعلت الشخصيَّة تمثل نفسها وليس شخصيَّة واقعيَّة. نجدها تلقى الكلمات بنبرة ساخرة وتصطاد النكات والحركات الكوميديَّة في كل جملة، فتظهر في هيئة شخصيات كاريكاتوريَّة تصنع عالماً هزلياً مليئاً بضجيج الكوميديا، كأفلام الكارتون. هذا ملمح آخر من ملامح المنهج الغروتسكي.

الشخصيات التي صممتها لبني المنسي، حيث كانت ملطخة بالألوان وغير معبرة عن موضة أو زمن محدد، فيما عدا ملابس العشاق الأربعة التي كانت عاديَّة. كل ذلك يحيلنا على فهم غروتسك جعل من العرض قطعة فنيَّة كوميديَّة ساخرة، اعتمدت فيها الكوميديا على الشكل الكاريكاتورى الساخر والمبالغ فيه

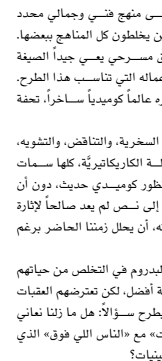
فكرة استناد عمل مسرحي على منهج فني وجمالي محدد أصبحت نادرة، لأن معظم المخرجين يخلطون كل المناهج ببعضها. لكن في «ليالينا»، نتعرف إلى فريق مسرحي يعيى جيداً الصيغة المنهجيَّة التي اختارها، وينتقى أعماله التي تناسب هذا الطرح. لقد اختاروا نصاً قديماً وأقاموا عبره عالماً كوميدياً ساخراً، تحفة مسرحيَّة لا تشبه إلا نفسها.

ظهرت المبالغة والتشويه والتناقض أيضاً في أزياء

لقد رأى الفريق أن مفردات مثل السخرية، والتناقض، والتشويه، والمبالغة، ونفى الواقعيَّة، والحالة الكاريكاتيريَّة، كلها سمات تناسب إعادة طرح نص قديم بمنظور كوميدى حديث، دون أن يثير التساؤلات حول جدوى اللجوء إلى نص لم يعد صالحاً لإثارة الدهشة. واستطاع العرض، عبر حبكته، أن يحلل زمننا الحاضر برغم أنه لم يصرح بذلك.



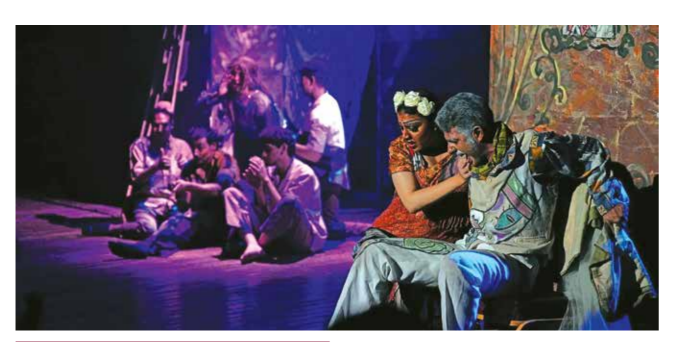




تقوم الحبكة على رغبة سكان البدروم في التخلص من حياتهم المملة والصعود إلى شريحة اجتماعيَّة أفضل، لكن تعترضهم العقبات التي يمثلها جبروت «بهيجة». وهذا يطرح سـؤالاً: هل ما زلنا نعاني مـن صراع مجتمع «الناس اللي تحت» مع «الناس اللي فوق» الذي تحدث عنه نعمان عاشور في الخمسينيات؟







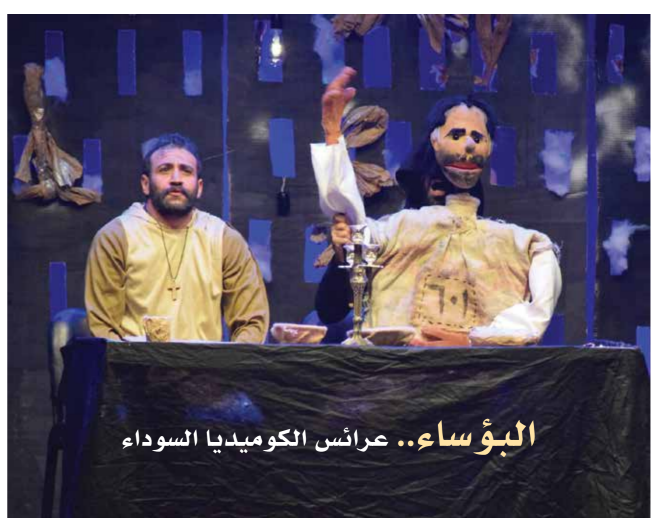
يؤكد العرض أن مجتمع «الناس اللي تحت» الذي كتب عنه نعمان عاشور منذ ما يزيد على سبعين عاماً ما زال موجوداً بيننا الآن، وأن مجتمع «الناس اللي فوق» موجود أيضاً بقوة. لكن هذه التقسيمة تظهر داخل العرض بشكل يتوارى خلف أقنعة الكوميديا والسخرية وأشكال المبالغات الأدائيَّة في التمثيل.

ساعد في بلورة هذا العالم مجموعة من الممثلين الذين يتميزون بوعى وقدرات تمثيليَّة عالية، مثل أحمد نادي في شـخصيَّة «رجائي» بنبرة صـوت حادة، وريموندا نادر كفتاة رقيقة بأداء هامس، ومحمود مكرم الذي جسـد شخصيَّة الكمساري ببساطة، وعلياء الحقباني التي أضفت نوعاً من الكوميديا الصاخبة، وغيرهم ممن أبدعوا في أدوارهم.

هل كانت الرؤية الغروتسكيَّة ضروريَّة؟ الإجابة يطرحها العرض نفسه: تقديم النص المكتوب في الخمسينيات وفق أفكاره القديمة لم يعد يناسب عصرنا، فالذائقة المسرحيَّة اختلفت، ومشاكل المجتمع تعقدت. أما محاولة إعادة كتابة النص ليناسب عام 2025 فكان سيحوله إلى شيء آخر لا يخص نعمان عاشور. لذا، كان الشكل الكاريكاتوري الساخر المستمد من الغروتسك هو الأنسب لتقديم مثل هذه النصوص القديمة. لقد حلّ مشكلة الزمن ولغة النص وشخصياته المختلفة. وهذا المسار يعد طريقة جيدة يمكن من خلالها معالجة نصوص مسرحيَّة كلاسيكيَّة قديمة، وإعادة طرحها بوضعها داخل قالب مسرحى جديد يجعل قبولها لدى الجمهور أمراً عادياً. نحن هنا لا نقنع الجمهور بوجود إيهام أو حقيقة، بل نقدم له عملاً ساخراً يجمع بين اللاواقعي والمتناقض والغريب، وكأننا نعيد تمثيل ما تم تمثيله سابقاً، ونسخر منه ومن أنفسنا أيضاً، وهذه هي القيمة الحقيقيَّة لهذا العرض.



محمد الحضري مخرج وممشل ومدرب تمثيل ودراماتورج. درس التمثيل والإخراج بكلية الآداب بجامعة حلوان. تخصص في مسرح البيوميكانيك ومسرح الغروتسيك، وأخرج عدة عروض مسرحية متميزة في هذا المسار. من أبرز أعماله: «الرجل الـذى أكله الورق» (2022)، الـذى فاز بجائزة عصام السيد من مهرجان شرم الشيخ الدولي للمسرح الشبابي، «الشيء» (2022) وفاز بجائزة أفضل مخرج في مهرجان المنصورة للمسرح الجامعي (2022).



قدم العرض المسرحي «البؤساء» المقتبس عن رواية فيكتور هوغو الشهيرة، في مسارح عدة في القاهرة خلال الفترة الأخيرة، وأحدث مشاركة له كانت في مهرجان المسارح القومي المصري الذي اختتم أخيراً. والعرض الذي أعده وأخرجه محمود جراتسي، يقارب الرواية بأسلوب بسيط ومؤثر، حيث يعتمد على الدمى، والمسرح الأسود، والكوميديا.

#### سارة أشرف ناقدة مسرحية من مصر

اللافت للنظر أن هذا العمل قد حصد العديد من الجوائز، وبرغم أن الجوائز ليست المعيار الوحيد للتميز والنجاح، فإن مكاسب هذا العرض المتتالية في مهرجانات عدة تعكس بوضوح

رواية «البؤساء» حازت اهتماماً عالمياً، وتُرجمت إلى لغات عدة، بل توجد منها بالعربيَّة وحدها أكثر من ترجمة وملخص نظراً لحجمها الضخم. من بين هذه النسخ، تبرز ترجمة منير البعلبكي،

"اقتحم هوغو ميدان التأليف المسرحي بدراما (كرومويل) التي عُدت مقدمتها الشهيرة بمثابة (البيان) أو (المانيفيستو) للمدرسة المسرحيَّة الناشئة، التي نادت بضرورة الأخذ بشكل مسرحي أكثر حريَّة. ولكن هوغو لم يوفق على العموم في هذا الميدان، فشخوصه (غنائيون) أكثر مما ينبغي، وبسبب أنهم غنائيون لم يكن في ميسورهم أن يكونوا (مسرحيين). إنهم ليسوا إرادات تعمل، ولكن أحاسيس تتلاعب بها الظروف الخارجيَّة وكأنها دمية من الدمى."

الذي كتب مقدمة للرواية، نقتبس منها هذا المقطع اللافت للنظر:

هـذا المقطع يثير تساؤلاً: هـل كان هو الذي دفع جراتسي لاستخدام الدمى في عرضه؟

شخصيات هوغو في رواية «البؤساء» هي بالفعل شخصيات بائسة، يغلب عليها الاستسلام، تفتقر إلى الإرادة الحقيقيَّة، ويتحكم في أفعالها الفقر والظروف السياسيَّة. لذا، فإن استخدام الدمي والعرائس للتعبير عن هذه الحالة لم يكن مجرد تغيير في أسلوب السرد لنص معروف للجميع، بل هو رؤية عميقة ومتميزة للشخصيات. بداية من جان فالجان (فادى رأفت)، الذي يظهر في بداية العرض مختبئاً خلف دمية ذات وجه بائس. ولأن العرض يدمج بين استخدام الدمى والبشر، فإن المشهد الذي يتحول فيه جان فالجان من دمية إلى إنسان هو مشهد مفصلي، يؤكد المعنى السابق.

حسب القصة الأصليَّة، يأتى التحول في حياة جان عندما يسامحه الراهب على سرقته للأدوات الفضيَّة. التسامح والحب يغيرانه، ويكتشف طريقه الخاص، سائراً على خطى الراهب في تقديم المساعدة للآخرين. هذا التحول، واكتشافه الإرادة الكامنة بداخله، ورفضه الاستسلام لصفعات الحياة، هو ما يجعله إنساناً حقيقياً. لذا، على مستوى الصورة المسرحيَّة، كان التحول من دمية إلى إنسان ضرورياً، وهو ما يتقاطع مع الاستخدام المتعارف عليه للعرائس، حيث يجب أن تدب الحياة والروح في الدمية ليحدث الإيهام والصدق الفني، بحيث يفهم المتلقى أن الصوت والحركة منبعثان منها (الدمية)، وليس ممن يحركها.

بعد قصة جان فالجان، ننتقل إلى قصة فونتين. وهنا، لم تكن ملابس فتيات المصنع المرتبطة بالحقبة الزمنيَّة هي المتميزة وحدها، بل كيف استطاع العرض أن يجعل هذه الشخصيات تعبر عن البؤس وانعدام الإرادة. فكرة عدم وجود رؤوس ظاهرة كانت إشارة وتأكيداً على هذه الفكرة. وحتى إن وُجد رأس، كرأس مدير المصنع، فقد كان عبارة عن حذاء، في إسقاط واضح وساخر على منظومة العمل التي يكون رئيسها بلا عقل، ومرؤوسوها مجرد تروس

#### دمي ورؤي

يلعب جراتسي على أمرين طوال العرض دون أن نشعر بذلك: الأول هو أن تكون الدمي تعبر عن اللاإرادة، فنتخلى عنها في لحظة التحول. والثاني هو أن يُعطى الممثل الممسك بالدمي أو الأشياء في بعض الأحيان الروح والحياة لها. إن تتبع وتحليل الدمى المستخدمة طوال العرض يكشف عن مدى النكاء والجهد المبذولين في هذه النسخة من «البؤساء»، حتى وإن لم تكن جميعها على القدر نفسه

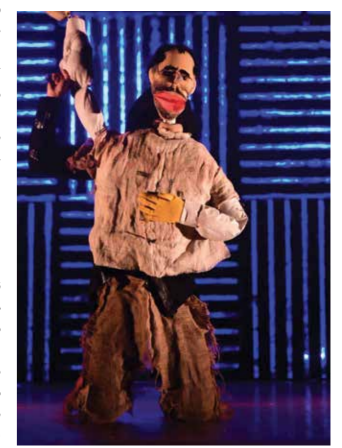
وهنا تحديداً يمكن أن نطرح سؤالاً: «كيف تُقنع المتلقى بأنه سيشاهد (البؤساء) عبر استخدام الدمى، ويظل العرض للكبار وليس



للصغار فقط؟»، فمسرح العرائس معروف بكونه من أنواع مسرح الطفل، بل وحتى «البؤساء» التي يوحي اسمها بوضوح أنها قصة بها حزن وبؤس وتراجيديا، كيف تُحول إلى كوميديا؟

بعد الدمية المعبرة عن جان، تأتى دمية أخرى تعبر عن فونتين، ولها استخدامان: الأول، أنها مانيكان تضبط عليه فونتين الملابس، لكونه مصنعاً للخياطة والملابس. أما الاستخدام الثاني، فهو نقطة تحول أخرى، ولكنها مضادة لتحول جان؛ فبعد طردها من المصنع بوصمــة عار، تُعــاد البداية، ويقف جان أمام نفســه القديمة، ولكنه الآن يعيش بكلمات الراهب، بالرحمة ومساعدة الآخر. لذا، في نقطة جاءت ملامح الدمية وهيئتها لتعبر عن بؤس فونتين.

أما المفتش جافير، فلم يكتف بظهوره كشخصيَّة بشريَّة كما ظهر الراهب، بل تظهر معه دمية قفاز على هيئة نسر، وهي العلامة الشهيرة للضباط. لو لم تُستغل الدمية ودلالتها للتعبير عن صراع جافير فيما بعد، لأصبحت إضافة يمكن الاستغناء عنها، فالتوازن بين حديث جافير بصوت بشري، وحديث الدمية بصوت به صفير أو حتى نعيق كالغربان، يخلق إيقاعاً متميزاً، ويُظهر مهارة الممثل (مينا والشر جلي. مجدى) التي أجاد جراتسي توظيفها.



وللتعبير عن وصمة العار الملصقة بجان بعد خروجه من السجن، أو حتى بفونتين بعد كشف أن لها ابنة خارج إطار الزواج، نجد ورقة صفراء مقصوصة على شكل عروسة، كتلك التي يتم تخريمها وفقاً للخرافات القديمة، توضع على وجهه وتظهر كعقبة كلما حاول العمل بمكان. وهو هنا التزم بكونها صفراء كما في الرواية الأصليَّة، ولكن بسياق العرض نفسه المستخدم للدمى، حيث أعطى للورقة الصفراء الروح والصوت، فهي لم تكن مجرد ورقة يتجاهلها الناس، بل كانت العائق أمام أن يعيش دون التفكير في السرقة.

وهو ما ينقلنا إلى الصراع الداخلي لشخصيَّة جان: صراع الخير التحول، ترتدي فونتين الدمية مثل جان في نسخته القديمة، ولهذا والشر، السرقة أم الشرف؟ صراع لم يظهر حتى في فيلم Les Misérables، وهنا نجد له مشهداً يوضحه، كيف يتحدث صوتان متنافران متضادان بداخل الإنسان؛ حيث يكون جان في المنتصف أمام الشمعدان والأدوات الفضيَّة، ومن اليمين، بقماش أبيض وقناع وأيد ضخمة مع تضخيم الدمية، يظهر الصوت الممثل للخير، وبالمثل، من اليسار يأتي صوت الشر أو وسوسة الشيطان، مع فارق أن القماش أحمر والقناع مشوه. استخدام دلالات الألوان بين الخير

أما جافير، فصراعه الداخلي لا يأتي إلا متأخراً، بعد الثورة واهتزاز السلطة، ليتصادم مع ذاته ويحقق معها، وبالتالي يتصارع

هـذا فضلاً عن الصراع بين جان وجافير؛ فهو صراع اجتماعي لا يعبر عن جان وجافير نفسهما، بل عن النظام والقانون الذي بلا روح، أمام الرحمة والتغيير اللذين يمثلهما جان.

ومثلما أتى التعبير عن الصراع الداخلي باستخدام قناع وأدوات بسيطة أعطيت الصوت والحياة، كان الصراع الخارجي، الذي يعبر عن انتفاضة باريس عام 1832، عبارة عن فريقين من علب العصير الكرتونيَّة؛ السلطة والنفوذ تعبر عنهما العلب كبيرة الحجم، والشباب الثائرون على الحكم بلا معدات تعبر عنهم علب عصير صغيرة الحجم. بل وتم اختيار هذه الصورة تحديداً لتكون في الملصق الدعائي المعبر عن العرض.

عمليَّة التكثيف في أي عمل فني هي الأصعب، وفي الكتابة تحديداً: كيف تنقل لمتلقى العمل، أياً كان تصنيفه، أحداثاً وشخصيات متقنة، وتمهيداً للحدث، وتصاعداً وصراعاً يصل إلى النهاية، كل هذا

في الشكل الذي قُدم به العرض، كان يمكن أن التنازل عن بعض «الإيفيهات» أو تعديلها وفقاً للفترة التي يُقدم فيها، وكان ذلك سيقلل من المدة الزمنيَّة على المتلقي الذي لا يحب الجلوس طويلاً برغم استمتاعه، ومن ناحية أخرى يحافظ على بقاء العرض في الذاكرة الجماهيريَّة. أو وفقاً لرأى الناقدة المسرحيَّة شيماء توفيق،



في التحقيق المنشور بمجلة «المسرح» عدد أبريل الماضي، بعنوان «كيف تصنع مسـرحيَّة خالدة؟»، حيث تقول: «من المهم ألا يقتصر الحــوار على موضة لحظيَّة مثلاً أو مفردات وقتيَّة قاصرة على فترة زمنيَّة، وإلا فإنه يفقد كثيراً من قيمته وتأثيره بانتهاء فترة العرض." وهـو رأى يُحتـرم، على الرغـم من كونـه نسـبياً، فالمعالجة الدراماتورجيَّة التي قدمها جراتسي لـ «البؤساء» بإمكانها الخلود، برغم الكوميديا المعتمدة في بعض المشاهد بلا ضرورة.

#### دائرة العدل

حاول المخرج أن يستخدم الشكل الدائري في السرد، حيث يكون مشهد البداية هو نفسه مشهد النهاية، مع تغيير الأحداث، نسبة لتأثير الظرف الاجتماعي والتغيير الناتج عن الشورة كما ورد في النص الأصلى، ليختتم عرضه بانتصار العدل والرحمة والمساواة -أو تبسيطاً: بنيل الفقير الخبز بعدما لم يكن يجده، وكانت سرقته له سبباً في سجن جان.

وعلى الرغم من أن أهداف عروض مسـرح العرائس والمسـرح الأسود، اللذين استخدمهما جراتسي في عرضه، هي التبسيط لتصل بسهولة إلى الأطفال، فإن هذا عرض غير محددة فئة متلقيه العمريَّة. بل من الذي وضع قاعدة أن مسرح الدمي، وأنواع المسرح المصنفة مسرح طفل، تبقى مخصصة للطفل فقط وليس للكبار؟ ها هي «البؤساء» للكبار والصغار معاً، تحمل الخطوط الدراميَّة للنص الأصلى، مستخدمة الكوميديا والدمى ببراعة.



محمود حسن حجاج يوسف، الشهير بـ «جراتسي»، مخرج مسرحي ومصمم إضاءة، تخرج في كليَّة التربية جامعة عين شـمس، ويدرس بمركز الإبداع الفني «الدفعة الثالثة». حصد عدة جوائز عن العروض التي أخرجها (الجنوبي، دون كيشوت، البؤساء)، كما نال عن عرض «تحضير بيضة مسلوقة» جائزة أفضل ممثل، وأفضل عرض مركز ثان، بمهرجان أيام القاهرة الدولي للمونودراما.



محمد ناصر المولهي ناقد ثقافي من تونس

قبل أن نبدأ في طرح تصورنا، لنتفق بداية على أن وقود الفن والإبداع البشرى عموماً هو «التحديات»، بشتى أنواعها (الفكريَّة، الوجوديَّة، الذاتيَّة، الاجتماعيَّة، الخ). لكنه ليس مجرد سرد للأزمة بقدر ما هو كشف ومعالجة لها فكرياً وجمالياً بوعى وانفعال في آن واحد.

المسرح التونسي في أزمة، ومتى لم يكن كذلك؟ سيتساءل أحدهم مستنكراً. لكن الأزمة متعددة الأوجه التي يواجهها «أبو الفنون» اليوم تحتاج إلى وقفات جادة، واستيعاب لملامحها من جوانب مختلفة، وربما يكون هذا الرصد الذى نقترحه مساحة لفتح الباب لمباحث جادة وتوسع أعمق.

أسهمت فرقة «المسرح الجديد» منذ سبعينيات القرن الماضي، وما تفرع عنها لاحقاً من فرق أخرى، في منح المسرح التونسي خصوصيَّة جليَّة في اشتغالاته وموضوعاته وأساليبه، وجعله متشابكاً بشكل أساسى مع القضايا السياسيَّة والاجتماعيَّة للتونسيين. لقد كان منفتحاً على التجريب والسـؤال، مستفيداً بشكل أساسى من مسرح «بريشت» الملحمي، فوجد المسرحيون مساحة عمل مختلفة غيرت من وجهة مسرحهم، وأسهمت في شعبيته دون أن بعض العروض لا يفهمها إلا أصحابها. الوقوع في التجاري والاستهلاكي.

> تأثر اللاحقون من المسرحيين بشكل واضح بحركات التجديد وتوجهاتها، وحدث تجديد في الخطاب والشكل رغم قلة الإمكانات الماديَّة،

# المسرح التونسي

# تصورات مستقبلية

وترسخ المسرح. واستفاد بطريقة أو بأخرى من النزعة إلى القوميَّة التونسيَّة التي عمَّمها الرئيس الحبيب بورقيبة والسنوات التي تلته، دون أن نغفل تطور أشكال مسرحيَّة مختلفة لاحقاً مثل «الوان مان شو»، والمونودراما، ومسرح الشارع، ومسرح الطفل، ولكل منها مآزقه أيضاً.

يواجه المسرح التونسى اليوم حالة واضحة من «النخبويَّة السلبيَّة». لم يعد ذلك الفعل الجمالى والفكرى الذى يستقطب الجمهور، لأنه ببساطة لم يعد يتكلم بألسنتهم، ولم يطور من خطابه لينفتح أكثر على ما يواجه التونسيون من مــآزق لا حد لها فــى واقعهم المضطرب في عمقه.

الأكثر خطراً في اعتقادنا أن يتحول المسرح، في تجريبه، إلى فعل تفلسف مغطى بقشور جماليَّة، وأن تتم المطابقة بطريقة أو بأخرى، بوعى أو بدون وعى، بين المسرح والفلسفة، ويتبنى تجريديتها، ويتشوه بذلك جانب التجسيد فيه. التفكير الفلسفي فعل فردي بالضرورة؛ قد تتقاطع الأفكار وتتشابه وتتطابق حتى، لكن الجانب التجريدي محكوم بالفرد.

ينهل المسرح من الفلسفة ويتقاطع معها ويتشابهان أحياناً، لكن أن نقحم أو نحاول إقحام فعل تجسيد آني منفتح ومنفعل فى دائرة التفكير الفلسفي التجريدي، وبما نراه من حسم (لا يفيد حتى الفلسفة نفسها)، لهو أمر يحول العمل المسرحي إلى مساحة باردة ومنغلقة تفشل في أن تكون خطاباً. هذا ما يفسر مثلاً

لقد كسر المسرح الملحمي، الذي تأسس عليه المسرح التونسي المعاصر، علويَّة الخشبة، والتحم بالإنسان أفقياً، وتجاوز الإيهام، ليأتي من صلبه اليوم من يعيد فوقيَّة الخشبة، حتى

وإن بعث بالممثلين خارج الخشبة إلى حركة مفتعلة بين الجمهور، فالأمر لا يتجاوز مجرد الشكليات الاستعراضيَّة. علويَّة نلمسها من تقطع سبل التواصل مع الخطاب الذي يقدمه عقل مسرحى يقترح أنه «الواحد العارف".

#### فخاخ

على امتداد عقود، نجح المسرحيون التونسيون في تحدى إمكاناتهم الماديَّة البسيطة، وابتكروا سينوغرافيا مخصوصة، كما اعتمدوا على نصوص تفاعليَّة بعيداً عن النصوص الجاهزة، علاوة على قوة الأداء وحركته وأقنعته التى امتاز بها وما زال الممثلون التونسيون بأجسادهم الشعريّة المستفيدة حتماً من المدرسة الفرنسيَّة (جاك لوكوك مثلاً)، ثم الجرأة والتصورات الواعيَّة. لكن الكثيرين وقعوا في فخ تكرار التصورات والأساليب نفسها والخطاب عينه، وذلك طبعاً لا يخدم الفعل المسرحي الآني في ولادته، ولا تأثيره الشعري الضارب في الزمن.

مثلاً، يندر ألا تجد في عمل مسرحي تونسى كرسياً ضمن السينوغرافيا، يندر ألا تجد مونولوجات ممططة لا وعى فيها مطلقاً باللغة واقتصادها (ما معنى أن نصف منعوتاً بعشرين نعتاً كأن نقول مثلاً: سماء سوداء، مغيمة، قبيحة، ثقيلة.. وهلم جرا من صفات يتوه معها الموصوف)، وهـذا ما ينعكس أيضاً على الجسد الذي يخرج في أحيان كثيرة من دائرة التعبير والقول والمخاطبة إلى الاستعراض والظهور الفارغ، علاوة على تكرار الرمزيات البالية نفسها.

التكرار لا يتوقف، وكل نسخة أسوأ مما قبلها. ربما يعود هذا في جزء كبير منه إلى انعزال كثير من المسرحيين (شأنهم شأن

الكتاب والرسامين ...الخ) عن الأنشطة الثقافيَّة والفنيَّة الأخرى من جهة، ومن جهة أخرى ابتعادهم عن تراثهم وتاريخهم وعن هواجس مجتمعهم وقضاياه، وخاصة الأجيال الجديدة التي تمتلك تصورات مختلفة كلياً في تشابك مع عوالم رقميَّة ستتسيد العالم. كما يفضل هؤلاء البقاء في دائرة المتعارف عليه والشائع، وأغلبهم يحتقر تاريخه ويتعالى على المتلقى بل ويزدريه، وتلك مفارقة، فلا مسرح بلا متفرج مطلقاً، كما لا أدب من دون قارئ.

#### الانفتاح والتجديد

والاجتهاد الذي يخوضه عدد من المسرحيين

طبعاً نحن لا نعمم؛ هناك الكثير من الجهد

التونسيين، وبعيداً عن توفيقه من عدمه، فهو في النهاية يمثل زخماً يبشر بالتطوير والتغيير. حاول البعض الانفتاح على نصوص تونسيَّة، وآخرون حاولوا مقاربة نصوص عالميَّة، سـواء مسرحيَّة أم بالاستفادة من الروايات من الأدب العالمي والاقتباس منها، وهذا خلق حركيَّة مقبولة، ولكنه سرعان ما أثبت بدوره أنه بلا صدى في بيئته. كيف سيتفاعل متفرج تونسي مثلاً، لا نهر في بلاده ولم يعرف حكماً عسكرياً طاحناً، مع قصة تدور في غابة استوائيَّة أبطالها معارضون للجيش والنهر رمزيتهم؟ في المقابل، البعض الآخر انخرط بنجاح في قضايا خاصة (مثلاً قضيَّة التلوث البيئي في مسرحيَّة «البخارة») ليحولها إلى حكايات رمزيَّة، وحقق

نجاحاً لافتاً.

لا نقول مطلقاً بالاكتفاء بنصوص من بيئتها أو «تونسـة» نصوص عالميَّة بلغتها ومناخاتها. يمكن الانفتاح على أي نص كان وأي موضوع أو أسلوب، لا قوانين حاسمة تحدد ما يجب أن يكون عليه المسرح، عدا الوعي الجمالي والفكرى بالفعل المسرحي ومتلقيه. لكن ما علاجها. نرفضه، ويجب أن نرفضه، هو التوجه الأحادي، وامتلاك الحقيقة المسرحيَّة المطلقة وما عداها مجرد هوامش. إضافة إلى رفضنا للانفصاليَّة عن المحيط الاجتماعي والتاريخي والجغرافي ...الخ، التي باتت تشوب شقاً واسعاً من العاملين في المسرح وأعمالهم.

المسرح مسارح، لا وجود لمسرح واحد ولا طريقة فعل مسرحيَّة واحدة، هـذا قدر الفن أن يكون متعدداً متنوعاً مثله مثل الإنسان. وما نقف ضده، إضافة إلى ترسيخ الأحاديَّة والعزلة، هو الذوبان في الآخر من خلال ادعاء التجديد والانفتاح، رغم أهميَّة هذا الانفتاح وضرورته، بل هو ما منح المسرح التونسي

من هنا كان لا بد من الدعوة إلى الوعي بشكل أعمق وأكثر ديمقراطيَّة بأشكال أخرى مختلفة من الفعل المسرحي، والتشابك بوعي مع الواقع وأزماته وقضاياه، الفرديَّة والجماعيَّة، التاريخيَّة والمعاصرة، البيئيَّة والسياسيَّة، وغيرها

تميزه في وقت سابق.

#### قرارات

تمتلك تونس بنية تحتيَّة متقادمة قد لا تكون مناسبة لفعل مسرحي متكامل، ولكنها في اعتقادنا أكثر من كافية. لقد نجح المسرح التونسي سابقاً في بيئة أكثر تحدياً من اليوم، إذ باتت تتوفر قاعات عرض ولو متواضعة، في مختلف المحافظات.

من ناحية أخرى، التأطير المسرحي في المعهد العالي للفن المسرحي أو المؤسسات الخاصة نقطة قوة لم يستغلها المسرحيون التونسيون بالشكل المطلوب، ربما لخلل في التواصل بين جوانب التكوين (التدريب) والنشاط المسرحي الذي لم ينجح في أن يتحول إلى صناعة لها مردوديَّة. اليوم أغلب من يتابع المسرح هم أصدقاء صاحب العمل، أو مدعوون بشكل مجاني. وتراجع الإقبال الجماهيري بشكل الفت، وهذا أمر مفهوم ومشترك في كل الأقطار ويطرح تحديات أخرى أكثر تشعباً، بينما ما زال بالإمكان

المسرح التجارى بقى الأكثر قدرة على استقطاب الجمهور، ولكنه بدوره يواجه مآزق عدم الاستمراريَّة والخواء الفكري، ما جعله ينحصر في مجرد تعبيرات مسرحيَّة، أغلبها لا يتأسس على نص جيد، وبالتالي لا يخرج عن أفعال التسلية البحتة.

#### مسرح الطفل

التكوين

بتعميم فتح مدارس مسرحيّة خاصة، لكن هذا

أثار حفيظة أكاديميي المسرح. فبرغم أحقيتهم

في النشاط، فإن الأمر تحول إلى تجارة زائفة

بالمسرح، حولته إلى مجرد تعبيرات لمن يملك

القدرات الماديَّة على دفع تكاليف التدريب

التي قد تكون مشتطة أحياناً، وقد تتوفر

للمتدرب فرصة للظهور بفعل قوة علاقات

صاحب فضاء التدريب هذا، الذي يبقى معه

المسرح فعلاً هاوياً ضرورياً. مسرح الهواة من

تعميم تجارب التدريب الأكاديميَّة على الكتابة

والسينوغرافيا والموسيقى المسرحيَّة والاهتمام

بها كاختصاصات منفصلة، إضافة إلى تعميم

تدريسها في مراحل مبكرة من المدارس

الإعداديَّة، والقوانين موجودة لكن هناك شـح

من ناحية أخرى، ينقص المسرح التونسي

أهم المساحات الفنيَّة.

التدريب المسرحى بدوره شهد نقلة نوعيّة

أمر آخر بالغ الأهميَّة هو مسرح الطفل، إذ توجد في تونس مهرجانات دوليَّة عريقة لهذا المسرح، وتوجد مؤسسات راسخة تهتم به، ولكنها بقيت محصورة في العاصمة أو المدن الكبرى، ولم تنتقل إلى المناطق الداخليَّة، كما لا ننكر النظر إلى مسرح الطفل بشيء من الدونيَّة من قبل بعض المسرحيين، بينما حوله آخرون إلى وسائل لامتصاص الدعم وتكرار أعمال عالميَّة مكرورة منذ قرن وأكثر.

ويعاني مسرح الطفل من قلة العاملين فيه، برغم توفر المواهب القادرة على تثويره وتجديده بشكل مستمر ليتحول إلى طاقة إبداعيَّة خلاقة. ومهما كان التحجج بضيق الإمكانات الماديَّة فإنه ليس مبرراً.

يحتاج المسرح إلى مراجعات حقيقيّة، إلى جدل يتجاوز المجاملات، وإلى تغيير منظومـة الدعم، وإلـى قـرارات جريئة من سلطة الإشراف. لا شيء يمنع التونسيين إنتاج مسرح خاص يمكنه تحقيق الانتشار الدولي، الطاقات موجودة.



منذ بداياته في مسـرح الهواية بولاية جندوبة (إحدى محافظات الشـمال الغربي بالجمهوريَّة التونسيَّة) في ستينيات القرن الماضي، وحتى اليوم، يُعد محمد المديوني من خيرة الأكاديميين والباحثين في قضايا المسرح العربي. لقـد أمضي ما يقارب نصف قرن في البحث والتأليف والترجمة والإشـراف على العديد من الرسـائل الجامعيَّة، كما تولى إدارة مؤسسات وملتقيات علميَّة، وتظاهرات ومهرجانات مسـرحيَّة عريقة، أبرزها «أيام قرطاج المسرحيَّة» في دورات مختلفة.

#### كمال الشيحاوي إعلامي وناقد ثقافي من تونس

وعلى الرغم من تعدد القضايا والإشكاليات التي تناولها بحثياً في مؤلفاته المتنوعة، فإنه عُرف في الأوساط الأكاديميَّة والثقافيَّة بشكل خاص بأطروحته لنيل شهادة الدكتوراه، التي حملت عنوان «إشكاليات تأصيل المسرح العربي»، وذلك لارتباطها المباشر بجدل ثقافي وإعلامي ما زال مستمراً إلى اليوم حول «تأصيل المسرح في

وإذ تُعد مكانته، وتميزه في المجال الأكاديمي والثقافي أمراً ثابتاً؛ فإن المديوني يُذكّر محاوريه باستمرار بصفته فناناً ومخرجاً مسرحياً، وبما أنجزه خلال مسيرته من أعمال مسرحيَّة، سواء في مجال الهواية أم الاحتراف، عندما كان مديراً للفرقة الجهويَّة بجندوبة، أو في تجارب أخرى، ويؤكد عرضه المسرحي الذي قُدّم

سنة 2022 تحت عنوان «ما العمل» هذا الحرص وهذا الشغف اللذين لم ينقطعا، وقد شكّل هذا الجانب أول الموضوعات والأسئلة التي اخترنا طرحها عليه في هذا الحوار.

• لقد طغى إنتاجك الأكاديمي والبحثي على سيرتك مقارنة بالأعمال المسرحيَّة التي قدمتها، فهل ضحّيت بالفنان الذي فيك

- يلتقى سؤالك هذا مع أسئلة وردت على لسان عدد من زملائك الإعلاميين والنقاد عندما أقدمتُ على إخراج مسـرحيَّة «ما العمل»، أو «موش عجب يقدر يصير» سنة 2022، بعد غياب عن الركح. وقد صادف ســؤالهم ذاك سؤالاً سـبق لى أن طرحته على نفسى عندما انطلقت في إنجاز العمل المسرحي المذكور، وحاولت الإجابة عنه. أما السؤال فهو: «لمَ عدتُ إلى الركح مُخرجاً، في تلك الفترة بالذات، بعد أن ابتعدت عن صناعة المسرح ابتعاداً دام زمناً طويلاً؟».

ولئن كان السؤال مشروعاً وفي غاية المنطقيَّة، فإن لي عليه بعـض الملاحظات التي سـأنطلق منها للتفاعل معه. أبدأ بالإشارة إلى أن غيابي عن الإخــراج هو، في حقيقة الأمر، «شــبه غياب»، فأنــا لم أنقطع عن المســرح وعن الركح لحظة واحدة، ســواء على مستوى الانشغال به من موقع المرافق لمتعلميه وصناعه والقائمين عليه، أم على صعيد قناعتي بضرورة البحث عما يسهم في ترسيخه بوصفه بُعداً ضرورياً من أبعاد الإنسان التونسي في العصر الحديث. كان ذلك - تحديداً - من خلال ما أسهمت به في تنظيم عدد من التظاهرات المسرحيَّة من مواقع مختلفة، أو على صعيد البحث الأكاديمي، أو في مستوى متابعة ما كان يجدّ داخل البلاد وخارجها من منجزات مسرحيَّة وفنيَّة. فمعلوم أن الأغلبيَّة الساحقة للبحوث التي أنجزت مرتبطة ارتباطاً وثيقاً بالمسرح وصناعته، قراءة وتقويماً وتنظيراً (وقد نُشر عدد مهم من هذه البحوث وكثير منها لم يُنشر بعد)، إضافة إلى ما أطرته من دراسات في رحاب المعهد العالى للفن المسرحى وفي مؤسسات جامعيَّة أخرى.

لكن أهم ما يدفعني إلى القول بأن «غيابي» عن الركح هو «شبه غياب»، هو أن من عاش فعل الإخراج بكل ما يعنيه وما يتطلبه، ومن ساءل هذا الفعل مساءلة سعت إلى الوقوف على خفاياه، لا أظنه يستطيع أن يكبت هاجس المخرج الكامن فيه، حتى وإن كان في

موقع المتلقى، ولا أن يخفت شعلته الوقادة فيه. وفي هذا بعض مما يعلل كلامي عن «شبه الغياب» بدلاً من «الغياب»؛ فأنت تلاحظ معى أنه ما كان يمكن أن يغيب فيّ هاجس الإخراج ولذة معاناته، حتى وإن انقطعت لفترة من الفترات عن ممارسته ممارسة فعليَّة، وهذا ما يجعل «العودة» إلى الركح أمراً طبيعياً ما إن تحصل الرغبة في ذلك وتتوافر، بخاصة، الظروف المناسبة لتحقيقها.

• لقد قيل إن الدعوة إلى تأصيل المسرح في الثقافة العربيّة في ستينيات القرن الماضي (التي كانت موضوع أطروحتك) قد تحكمت بها الدوافع الأيديولوجيَّة. ومع ذلك، يلاحظ اليوم في مختلف تجارب المسرح العربى أن رهانات التأصيل وآفاقه تتجدد بمقاربات جديدة، فكيف تنظر إلى سياقات هذه الإشكاليَّة في الماضي والحاضر؟

- لا بد أن نوضح بداية أن استخدام مصطلح «التأصيل» يعكس، دون شك، وجود مشكلة في تلقى هذا الفن لدى العرب، وينم عن سوء فهم عميق. فلو كانت العلاقة طبيعيَّة لما طُرحت مسـألة «التأصيل» أصلاً. فالتأصيل في حد ذاته مشكلة وفخ، إذ هو إعلان أو تطلع إلى العودة إلى الأصل، ولكن أي أصل؟ ولعل الأمر يعنى انشغالاً بنوعيَّة التعامل مع هذا الفن الوافد، وكيفيَّة استنباته واستيعاب ما



تكريمه في أيام قرطاج المسرحية 2024



يقوم عليه بصورة تسمح بتجاوز الاستنساخ ونقل الأعمال المسرحيَّة الأوروبيَّة كما هي في أصولها، أو السير على منوالها. وفي ذلك سعى إلى العمل، بشكل واع أو غير واع، على ممارسة خصوصيَّة لهذا الفن. وفي هذا بدا نوع من الوعي بأن أجناس التعبير، والمسرح واحد منها، ليست مجرد قوالب محايدة، وإنما تحوي ما تحوي من حساسيات بذاتها ورؤى للعالم مخصوصة.

وقد فصلتُ القول في هذه المسألة منذ زمن بعيد، في كتابي «إشكاليات تأصيل المسرح العربي» القائم على 596 صفحة (صدر عن المجمع التونسي بيت الحكمة قرطاج، تونس 1993)، وهي قضيَّة تتجاوز تونس لتشمل العالم العربي، وما وقفت عليه في هذا الكتاب وما انتهيت إليه من نتائج حاضر كل الحضور في عدد كبير من الأطروحات التي نوقشت في عدد غير قليل من الجامعات العربيَّة، سواء أشير إلى ذلك أم لم يُشر.

ونقطة الانطلاق في هذه المسألة هي العلاقة غير السويَّة بين الثقافــة العربيَّة ومرجعياتها، وبين المســرح «تياتر»، أي المســرح حسب ما هو متواضع عليه جنساً فنياً قائماً، أو آثاراً، أو مؤسسة (وهو ما يعنى أننى أستثنى، طبعاً، «الحالات المسرحيَّة" Théâtralité أو «التمسرح» - حسب تعبير يوسف إدريس - وذلك لأن تلك «الحالات المسرحيَّة» لا تكاد تغيب عن مختلف الثقافات والحضارات البشريَّة، قديمها وحديثها؛ ولا تخرج الثقافات العربيَّة الإسلاميَّة عن الأمر).

المشكلة أن الثقافة العربيَّة وجدت نفسها، في العصر الحديث، أمام منجز فني وأدبي وفكري وفلسفي كبير، وهو المسرح، ووجدت نفسها وهي تسعى إلى استيعاب الخطاب المتعلق به، والزخم الناجم عنه، أمام إشكالات كان من المستحيل حلها الحل الأنسب. ولعل في الحيرة التي عبر عنها توفيق الحكيم (1898 - 1987) عندما شهد المعركة التي كانت قائمة وقت إقامته بفرنسا، بين أنصار «التقليديَّة» وأنصار «العصرانيَّة»، أوضح تجسيد لتلك الوضعيَّة. لقد كتب سنة 1943 في كتابه «زهرة العمر»: «لست أدرى، أمِنْ سوء حظى أو من حسنه أنى أعيش الآن في أوروبا، وسط هذا الاضطراب الفكرى الذي لم يسبق له مثيل، فهذه الحرب الكبرى قد جاءت في الفنون والآداب بهذه الثورة التي يسمونها (المودرنزم) فكان على أن أتأثر بها، ولكني، في الوقت ذاته، شرقي جاء ليرى ثقافة الغرب في أصولها: فأنا مُوزع الآن بين (الكلاسيك) و(المودرن) ولا أستطيع أن أقول مع الثائرين: فليسقط القديم، لأن هذا القديم أيضاً جديد على... فأنا مع أولئك وهؤلاء...».

وهـذه الحالـة ناجمة عن موروث ثقافي عربـي غاب عنه هذا الجنس وما يُحيل عليه من مرجعيات غياباً تاماً، حتى وإن ترجم العرب القدامى كتب فلاسفة اليونان وعلمائهم وعلقوا عليها وأضافوا إليها. وهذا الغياب جلي في طبيعة الترجمات والشروح العربيَّة التي خص بها العرب والمسلمون كتاب «فن الشعر»، أو «في البويطيقا»،

التي قامت على إشكال كبير تمثل في السعي إلى نقله إلى اللغة العربيَّة، دونما معرفة بهذا الفن وتجلياته الفعليَّة، فضلاً عما يقوم عليه، وهو ما أدى إلى صور من الانزياح عنه انزياحاً شديداً نتيجة لقراءة الكتاب وفهمه اعتماداً على المرجعيَّة الثقافيَّة العربيَّة ومروراً بمصافيها. فلم يكن غريباً - من ثم - أن يذهب أبو بشر متى بن يونس القنائي (870 - 939م) عند نقله لهذا الكتاب من السريانيَّة إلى العربيَّة، إلى استخدام المصطلحات التي تحيل على أغراض الشعر العربي عند ترجمته للمصطلحات التي اعتمدها أرسطو، وعند معالجته لقضايا المسرح والتراجيديا على وجه الخصوص. ولم يختلف شراح هذا الكتاب والمعلقون عليه من بين الفلاسفة العرب والمسلمين (شأن الفارابي وابن سينا) فاعتمدوا مثله مصطلح «مدح» لترجمـة «تراجيديا»، و»هجاء» عنـد ترجمتهم مصطلح «كوميديا». ولم يحد ابن رشد عن المسلك الذي سلكوه، وهو من هو في اطلاعــه على الثقافة اليونانيَّة وترجمته للفكر الأرسـطي وتحليله له والإضافة إليه، وفي إسهامه في إيصاله إلى ثقافات أوروبا ولغاتها. حتى هو اعتمد مصطلحات الأغراض الشعريَّة العربيَّة نفسها ترجمة للتراجيديا والكوميديا، وهو الذي كان يعيش على الأرض الأوروبيَّة في الأندلس.

• وهـل في قولـك - دكتور - ما يبـرر لبعـض الباحثين العرب والمستشرقين القول بأن المسرح فن غربي بالكامل، وأن هناك أعطاباً وموانع إبستمولوجيَّة «دينيَّة، فقهيَّة» تمنعنا من هضمه؟

- لعلك تشير إلى من ذهب عند السعى إلى الوقوف على سر غياب المسرح في صورته التي عُرف بها في الثقافة الأوروبيَّة عن الثقافة العربيَّة؛ إلى تفسير ذلك بغياب الحس التراجيدي عن الثقافة العربيَّة الإسلاميَّة، وخاصة منهم محمد عزيزة في كتابه «الإسلام



والمسرح»، وأدونيس في عدد من فصول كتابه «الثابت والمتحول» الـذى ألح فيه على السـمة الفقهيَّة والأصوليَّـة الاتباعيَّة المحكومة بالرؤية الدينيَّة الغالبة على الثقافة العربيَّة الإسلاميَّة. ومع ذلك، فأنا أعد هذا التوجه اجتهاداً، لأنه اندرج في سياق نقد الثقافة العربيَّة ومحاولة تحريرها من الأغلال التي منعتها من التطور والأخذ

لقد تراكمت الممارسات العربيَّة لهذا الفن في مختلف البلدان العربيَّة، حتى وإن اختلفت سماتها وتفاوتت قيمتها، وهو ما أصبح معه البحث في سـر «العمق المفقود» للمسـرح العربي أقل حضوراً وإلحاحاً على المسرحيين والمنشغلين بهذا الفن بصورة عامة. ولعل



محمد المديوني يسلّم الحبيب بولعراس شارة الدورة



محمد المديوني مع نهاد صليحة أثناء تكريمها في أيام قرطاج المسرحية



هــذا التراكم الحاصل في الممارســة العربيَّة لهــذا الفن، أدى إلى ظهــور فخاخ من نوع آخــر. ولعل الفخ الأخطر فــي نظري، القائم حالياً، هــو البحث المتســارع واللاهث لدى عدد من المســرحيين العرب لاستنساخ آخر «التقليعات» والتطورات التي تقع في المسارح الغربيَّة دونمــا تفكير ومراعاة لواقعهم وواقع «الحياة المســرحيَّة» القائمة في بلدانهم، أو - على الأرجح - المفترض إقامتها.

والمقصود بـ «الحياة المسرحيَّة» هو اكتمال الفعل المسرحي ذهب إليه طه حسين، مثل اكتمالاً يتحول معه المسرح من مجرد نشاط هامشي مناسباتي إلى تهيمن على الماضي اليوذ حاجة من حاجات المواطنين، فيقبلون على الأعمال المسرحيَّة وتتكلم باسمه، فهي تفتك ك إقبال من هو معني بها ومتفاعل معها. وقليلة هي المؤشرات الدالة الإسلاميَّة زمن تألقها، فهي على قيام هذه «الحياة المسرحيَّة». ومعلوم أنه لا يكفي أن ينجز وتعيد صياغته، دون حرج. هذا المسرحي أو ذاك في هذا الموقع من هذا القطر أو ذاك، حتى أما السؤال: هل أن ولتكلم عن «حياة مسرحيَّة».

• ومع كل ذلك، ما زال السؤال مطروحاً اليوم دكتور محمد، لماذا نبحث عن تأصيل وجذور لفن المسرح في ثقافتنا؟ هل هي نقيصة ألا يكون لنا فيه نصيب؟ هل نكرس بصورة غير واعية ربما النظرة الغربيَّة الاستعماريَّة «المتعالية» التي تريد أن تفرض تاريخاً محدداً للتقدم بحيث لا يمكن أن يُعرف ويُعترف بتقدمنا إلا بوجود هذا الفن وغيره؟

- يحتاج الأمر إلى أن نفهم بطريقة مناسبة ودونما تشنج «هوياتي» ما يمثله المسرح في تاريخ الثقافة الغربيَّة ورؤيتها لمسارها؛ وإلى أن نقف على أسس الصلة القائمة بين الشرق والغرب في الذهنيات العربيَّة وما يحسن أن يتحقق لتغيير هذه الذهنيات لتقوم علاقة سويَّة مع ما يسمى الغرب، ومع ما يُدّعى أنه قائم عليه دون غيره. وهنا أستحضر كتاباً في غاية الأهميَّة، وهو «مستقبل الثقافة في مصر» للكاتب الكبير طه حسين - وهو من هو في معرفة الثقافة اليونانيَّة والغربيَّة والعربيَّة الإسلاميَّة - وما ورد في هذا الكتاب لا يعني، في الحقيقة، مصر وحدها، وإنما يعني، في حقيقته العالم العربي والإسلامي كله.

ويذهب طه حسين، في هذا الكتاب، إلى أن أفلاطون شرقي، وأفلوطين شرقي، والحضارة اليونانيَّة شرقيَّة، على عكس ما هو متواتر بين الناس. هذه هي الحقيقة قبل أن يستحوذ الغرب على هـذه العضارة باعتبارها حضارته وحده، منذ ما يسـمى بـ «عصر الأنوار»، ويقر له الشرق والشرقيون بذلك. وفي ما ذهب إليه طه حسين ما يسـمح بتحطيم الجـدران الذهنيَّة الفاصلة بين الشرق والحضارة اليونانيَّة، وإقامة صلات تعيد امتلاك منجزات اليونان وما أضافه المسلمون على تلك المنجزات، وتسمح بمشروعيَّة إعادة الامتلاك هذه. وكأني بطه حسين يريد أن يحرر الثقافة العربيَّة والإسلاميَّة من الفخ القائم على التنازل، عن وعي أو من دون وعي، عن الموقع الذي احتلته منجزات العرب والمسلمين في مسارات الحضارة البشريَّة. وكأن في ذلك شيئاً مما وقفنا عليه في مقولة الجاحظ سابقة الذكر.

في ما ذهب إليه طه حسين من اعتبار الثقافة اليونانيَّة جزءاً من الثقافة العربيَّة ومن تاريخها، ما يسمح بالانطلاق من موقع القوة، وفي ذلك تنسيب للأمر. تبدو الحضارة الغربيَّة، على أساس ما ذهب إليه طه حسين، مثل أي حضارة صاعدة وقويَّة عملت على أن تهيمن على الماضي اليوناني وتعده جزءاً خاصاً بها وحدها تحتكره وتتكلم باسمه، فهي تفتك كل شيء، تماماً كما فعلت الحضارة العربيَّة الإسلاميَّة زمن تألقها، فهي تأخذ، تفتك، تترجم وتتبنى الفكر والفعل وتعيد صياغته، دون حرج.

أما الســؤال: هل أن وجود فن المســرح في ثقافة وحضارة ما، دليل على تقدمها، وغيابه مؤشــر، بالتالي، على تخلفها؟ فإن الإجابة

عـن ذلك ترتبـط بطبيعة النظر إلـى الثقافات والحضـارات التي عرفتها البشـريَّة عبر التاريخ، هل تقـوم على مقارنة تفاضليَّة ترتب هذه الثقافات والحضارات؟ وفي طرح هذا السؤال في ذاته مزالق، فضـلاً عن الإجابة عليه بالإيجاب. والمزالق كامنة في خطر الوقوع في مقاربات «تفوقيَّة" (Suprémaciste) تشـرٌع لهيمنة ثقافة ما أو حضـارة ما على ثقافات وحضارات أخرى، ومعلوم ما يصاحب هذه المقاربة من أيديولوجيات عنصريَّة تبرر الاستعمار.

ولعل وجهة النظر المقرة بمبدأ اختلاف الثقافات دونما تفضيل لواحدة عن الأخرى، من شأنها أن تقف دون ذلك، وتسمح بالاستفادة بإقامة جدل بين تجليات تلك الثقافات من شانه أن يغني الحضارة البشريَّة. وليس من باب المصادفة أن تقوم منظمة اليونسكو على

والقبول به باعتباره عامل حوار وتفاهم وتضامن عالمي وإنساني. لكن وجهة النظر هذه، قد تُعتمد، كذلك، لعزل شعوب عن المنجزات البشريَّة العلميَّة والاجتماعيَّة والسياسيَّة، بذريعة تشجيعها على العودة إلى تراثها والانغلاق فيه تحقيقاً لاختلافها عن الآخرين، بخاصة إذا ما تعلى قالمر بنظم التعليم ومحتويات برامجها. وقد تم، أحياناً، ضخ أموال ومساعدات، من قبل منظمات مرتبطة بالمستعمر السابق لدعم مثل هذا الاتجاه في مستعمراتها السابقة. والخطر في ذلك أن ينجح هذا التوجه وهذا الفخ في أن تبقى تلك الشعوب المستقلة حديثاً في عزلة من شأنها أن تنقطع عن الاستفادة من المنجزات الحديثة والمعاصرة. ولعل بعضاً ممن يدافعون عن

تكريس هذا المبدأ، والعمل على حفظ هذا الاختلاف وتكريسه









من العرض المسرحي «ما العمل؟»

مسرح عربي خالص مختلف كل الاختلاف عن المسارح القائمة، هم واقعون، بصورة من الصور، في هذا الفخ... فخ الاختلاف عن الآخر لأنه الآخر، ويصبح تعريف الذات ينطلق مما هو اختلاف عن هذا الآخر المتصور، وهو ما يوقعهم في الإقرار للآخر المتصور بموقع المركز والمقياس الذي عليه يُقاس.

في الوقت الذي لا يتوانى فيه الأوروبيون عن الأخذ من الشرق ما يرونه نافعاً دونما انشغال بمسألة الهويَّة، هكذا كان الأمر في تعاملهم مع مســرحي الـ «نــو" (NÔ) والـ «كابوكــي" (Kabuki) اليابانيين، في خصوص تكوين الممثل؛ وهكذا كان الشأن عندما تعلق الأمر، كذلك، بالـ «كاتاكالي" (Kathakali) الهندى؛ بل لم يغب عن بعض منظريهم ما لمسوه من تجليات للحالة المسرحيَّة في حلقات الشطح الصوفي، فأبرزوها وأحالوا عليها ودعوا إليها، وليس سواء عندما أشاد بالحالة المسرحيَّة التي تتحقق في أعمق صورها مع «العيساويَّة» التي شهدها في المغرب، أو بما شده وأدهشه في ما شهد في جزر بالي من مسرح محلى رأى فيه جوهر المسرح وروحه، وبدا له أن في هذا الذي شهد ما يمكن أن يعيد لهذا الفن في البلدان الغربيَّة الروح والجوهر الغائبين عن المسرح السائد فيها. ومع ذلك، فإن البحث عن الخروج عن المنوال القائم واجتناب

- في سؤالك منطلقات تقوم، بصورة ضمنيَّة، على ربط



جائزة صلاح القصب

الاستنساخ أمران ضروريان. ولكن تحقيقهما لا يقوم على «أصالة» لا تاريخيَّة متوهمة، وإنما يكون على أساس البحث عن الخصوصيَّة التي لا يمكن أن تتحقق دون التعويل على تمش عملي ينطلق من تنزيل الفعل المسرحي في إطار مشروع نابع عن حاجات حقيقيَّة ذاتيَّة وجماعيَّة؛ ويسعى إلى تحقيق تلك الحاجات من دون الانشغال بالسعى إلى الاختلاف عن الآخر المتصور لأنه الآخر. وإن كان لنا أن نشير إلى من سعى إلى تحقيق هذا التمش والدعوة إلى الوعى به، فإن لنا في تنظيرات سعدالله ونوس ومسارات إنجاز أعماله تجسيداً لصور ممكنة لتحقيق هذه الخصوصيَّة في ممارسة هذا الفن. ولقد فصلنا القول في ذلك تفصيلاً في كتابنا «إشكاليات تأصيل المسرح العربي» سابق الذكر.

أنطونان أرتو (Antonin Artaud) أقاهم حماساً في هذا المجال، • ولكن فيما يتصل بالممارسة المسرحيَّة، هل يمكن القول إن رهان التأصيل قد خسر معركته مع سطوة اللهجات المحليَّة ونزعات الكتابة الجماعيَّة وسطوة المخرج في المسرح التونسي مثلاً؟

«التأصيل» بعدد من السمات بذاتها تسم المسرح المسعي إليه من وراء «التأصيل». فلقد بدا لك أن اعتماد الدارجة في الحوار والكتابة الجماعيَّة والكتابة الركحيَّة وسطوة المخرج ما يدل على أن «التأصيل



في ما هو حاجة وضرورة، متفاعل معها تفاعلاً؛ فإننا نذهب إلى أن الأمر ما زال قائماً وملحاً يتطلب جهوداً، لا من قبل رجال المسرح ونسائه كتاباً وفنانين وتقنيين، فحسب، وإنما من مختلف المؤسسات الحاضنة، كذلك، سواء منها التثقيفيَّة أم الاجتماعيَّة أم التربويَّة.

المديوني يكرم الكاتب الرائد محمود المسعدي

أن يكون الحوار بالعربيَّة الفصحى، وأن تقوم المسرحيَّة على نص

يؤلفه مؤلف بذاته ويخرجه مخرج شأن ما كان عليه الأمر، مثلاً، في

أعمال عز الدين المدنى التي أخرج أولها على بن عياد وأخرج أهمها

المنصف السويسي. محاولات «التأصيل» هذه وجدت صداها في

وفتها لكنها وصلت مداها. والأهم أنها تبقى صورة ممكنة للتأصيل، لا

غير، وهو ما يعنى أن اعتماد الدارجة في الحوار لا ينفي، بالضرورة،

مسعى التأصيل ولا الكتابة الركحيَّة، ولا الكتابة الجماعيَّة، ولا طبيعة

ما حصل من تراكم في التجارب في البلاد التونسيَّة أدى إلى

قيام صلة تكاد تكون سـويَّة مع ماهيَّة هذا الفن، وحولت الرهانات

من رهانات تسعى إلى استنبات هذا الفن، إلى رهانات تبحث عن نجاعة لممارسة هذا الفن، تُقاس بدرجة تحقيق التأثير المأمول في

الجمهور نشراً للوعى الاجتماعي والسياسي، ولم يكن ذلك بالأمر الهين، ولكن المســرح اكتســب في أذهان من كانوا يمارسونه على أساس هذه الرهانات صوراً من المشروعيَّة نزّلت المسرح وجهود المسرحيين في إطار أشمل يتعلق بالاندراج في بناء مجتمع عادل، وهو ما يتجلى في تبنى عدد من المقولات «البريشتيَّة» بدرجات متفاوتة، من ناحية، والذهاب، في فترات الحقة، بعيداً، أحياناً، في سبر أغوار حالات ذاتيَّة فرديَّة موغلة في التعقيد والشذوذ، أحياناً، تكشف المسكوت عنه وتبرز دلالاته وآثاره في المعيش الجمعي، وتسائل الواقع الاجتماعي التونسي والعربى من خلال ذلك السبر. على أننا إذا ما أخذنا «التأصيل» بمعنى السعى إلى استنبات المسرح استنباتاً يصبح معه هذا الفن مستوعباً ومستبطناً لدى المشتغلين به؛ بصورة يصبحون معها قادرين على التعبير عن قضايا الذات والجماعة تعبيراً يتفاعل معه جمهور راغب في نتاجاتهم رغبته

الموقع الذي يحتله المخرج من المسار الإبداعي.

• يبدو أن هناك حماساً كبيراً لما يعرف بـ «المسرح ما بعد الدرامي» الكثير من العقبات في علاقتنا بهذا الفن، فما رأيك؟

- يتواتر ذكر «المسرح ما بعد الدرامي» على ألسنة عدد من



وثمة من المسرحيين العرب من يعده أفقاً جديداً بإمكانه أن ينهي

المسرحيين العرب أو المعنيين بهذا الفن، وفيهم فعلاً من يُعلن عن الحاجة إلى السير في ركابه دفاعاً عنه، ويصوره على أنه المحرر من «فيود» الدراما الأرسطيَّة وامتداداتها. فلقد تواتر الكلام، مثلاً، عـن «العبور إلى ما بعـد الدراما...» وعن المسالك المحققة لهذا العبور. وكأن الدراما بمفهومها الأرسطي هي عائق أمام المسرحيين



العرب ليمارسوا المسرح بالشكل الأمثل وليبنوا حياة مسرحيَّة فعليَّة. وكأن تعبير «ما بعد» الوارد في المصطلح يعني نهاية «ما كان قبل» وتأسيس جديد يقوم على أنقاضه، وهو أمر بعيد كل البعد، طبعاً،

وهذا جلى في ما ذهب إليه الكاتب الألماني هانز-تييس ليمان (Hans-Thies Lehmann) الندي، وإن ليم يكن هيو الذي نحت هذا المصطلح، فإنه هو الذي أسهم إسهاماً في نشره وترسيخه في الخطاب المسرحي الإبداعي منه والنقدي، بعد نشره كتابه «المسرح ما بعد الدرامي" (Postdramatisches Theater) عام 1999. لقد أقر وهو يبحث في تجليات «المسرح ما بعد الدرامي» سعياً منه إلى تحديد ماهيته؛ باستمرار الدراما واتصالها، ولم يُعلن عن أن هذا المسرح ما بعد الدرامي سيحل محل المسرح، بل ونفي ذلك نفياً.

وهذا جلى في المنحى الذي أقام عليه كتابه هذا. فلقد عمل، من ناحية، على توصيف هذه الممارسات والمقاربات والنتاجات التي فرضت حضورها على المسرح في صوره المعهودة، وسعى، من ناحية أخرى، إلى البحث لها عما يمكن أن تقوم عليه من أسس نظريَّة وتنظيريَّة. وكان من الطبيعي، لتحقيق ذلك، أن يعود إلى «بويطيقا» أرسطو، وجدليَّة هيغل، وغيرهما، ليخرج باستنتاجات مفادها ضرورة التمييز بين «المسرح» و»الدراما». وتمييزه هذا سمح له بأن يفتح فضاء المسرح ليسع كل هذه الأشكال من العروض الحيَّة، و »يعزل » المسرح القائم من خلال حصره في ما هو «دراما» بكل ما تقوم عليه من عناصر وبُنى حدّد أرسطو أهمَّها في كتاب البويطيقا، وأبرزها من لحق به من شراح كتابه، ودفق معالمها المعلقون عليه من المؤيدين والمتمردين.

وتتمثل هذه العناصر، بالأخص، في «الميثوس» (الحكاية أو الحبكة)، و»الميميزيس» (المحاكاة)، وما يتطلبانه من شروط، وما يُسعى إلى تحقيقه في المتلقى، من خلالهما، من أثر رمزي هو غاية الغايات في نظر الفيلسوف اليوناني من التراجيديا ومن المسرح عامة، ولا سيما منها «الكاثرسيس» أو التطهير. وهو ما يعني أن من ينظر إلى أن «المسرح ما بعد الدرامي» حل سحري ليقوم مقام المسرح القائم ويحتل موقعه؛ هو بعيد عن المعرفة بما يعنيه المسرح ما بعد الدرامي هذا.

#### سيرة:

محمــد المديوني (تونس: 1949) هــو باحث وممثل ومخرج وأستاذ مسرحي، مترجم، وإعلامي. تمتد مسيرته المهنيَّة لتشمل الأدوار الأكاديميَّة، الإداريَّة، الفنيَّة.

تولى عدة مناصب قياديَّة في مؤسسات أكاديميَّة وثقافيَّة بارزة. كان عميداً أسبق للمعهد العالى للفن المسرحي بجامعة تونس (2003 - 2009)، وقبلها أستاذاً في المعهد العالى للغات والحضارات الشـرقيَّة بباريس (INALCO) من 2000 إلى 2003. كما عمل أستاذاً في كليَّة الآداب بمنوبة بين عامي 1990 و2000، وشغل منصب مدير الدراسات لمعهد تكوين المنشطين الثقافيين من 1981 إلى 1984.





أصدر 15 كتاباً حول المسرح التونسي والعربي، من أبرزها: «مسالك إلى المسرح في المغرب العربي» (2017)، «نجيب حبيقة: حلقة موءودة في تاريخ المسرح العربي» (2016)، المسرحيَّة «سـهم كاغط، أو حكاية قرية آمنة» (2006)، «مغامرة الفعل المسرحي في تونس» (2000)، «إشكاليات تأصيل المسرح العربي» (1993)، «مسرح عز الدين المدني والتراث» الذي صدر في ثلاث طبعات (1983، 1993، 1994).

أسهم في موسوعات دوليَّة بمدخلين في «موسوعة النساء التونسـيات، مائــة امــرأة وامــرأة» (2021) عن رجــاء بن عمار والزهرة فايزة، و15 مدخلاً في «موسوعة أكسفورد للمسرح وفنون الأداء" (The Oxford Encyclopedia of Theatre and Performance) عام 2003، حول المسرح العربي وشخصياته.

كتب العديد من الدراسات، منها: «التمسرح فخ المصطلح ومتاهات المفهوم» (2022)، «النقد المسرحي وموقعه في الحياة المسرحيَّة، اليوم وغداً» (2019)، «في الترجمات العربيَّة الحديثة لكتاب أرسطو: فن الشعر" (2004).

نقل أعمالاً مهمة من الفرنسيَّة إلى العربيَّة. من ترجماته: رواية أحمدو كروما: «في انتظار أن تقترع الحيوانات البريَّة» (2024)، وكتاب بدرة بشير: «عناصر من الحدث المسرحي في البلاد التونسيَّة» (2019)، ومسرحيَّة بيير ديبوش: «ابتسامة ابن رشد» (2009)، وفصل من كتاب أوغوستو بوال: «التراجيديا ونظامها الإكراهي عند أرسطو» (نشر عام 1985 وأعيد نشره عام

1987). بالإضافة إلى ذلك، نسّق ترجمة ما يقارب 30 مدخلاً في مجال الفنون ضمن النسخة العربيَّة لموسوعة يونيفرساليس (l'Encyclopædia Universalis)، كما راجع ترجمة ثلاثين مدخلاً آخر من الموسوعة، وراجع كتاب الهادي خليل «مدونة السينما التونسيَّة" (2008).

عمل قارئاً في المركز الوطني للكتاب بفرنسا، وقارئاً مستقلاً في «الموسوعة العالميَّة للمسرح المعاصر» بكندا، كما أدار سلسلة «الرصيد المسرحي التونسي» التابعة لوزارة الثقافة التونسيَّة، حيث حقق ونشــر الأعمــال الكاملة لعدد من الكتاب المســرحيين

كان عضواً في مركز المسرح الجامعي (1968 - 1971)، وشارك ممثلاً في عدد من العروض، وأسس عدة فرق مسرحيَّة للهواة والمحترفين. كان آخر أعماله إخراجاً: مسرحيَّة «ما العمل؟» أو «موش عجب يقدر يصير...» عام 2022، من إنتاج مركز الفنون الدراميَّة والركحيَّة بجندوبة.

أدار عدداً من المهرجانات الفنيَّة، منها: المدير العام لأيام قرطاج السينمائيَّة عام 2012، مدير ليلة المسرح التونسي عامي 2010 و2011، رئيس لجنة الاحتفالات بمئويَّة المسرح التونسي عام 2009، ومدير الدورة التاسعة لأيام قرطاج المسرحيَّة عام 1999.

منـذ عـام 2015، يقوم بإعـداد وتقديـم برنامـج «أرخبيل المسرح» على إذاعة تونس الثقافيَّة، وهو برنامج حواري وتفكيري حول المسرح وقضاياه.

المَسْلَحِ العدد (72) - سبتمبر 2025

# سلطنة عُمان بخور وعطور وألوان

عبدالمجيد أهرى أستاذ جامعي وباحث مسرحي من المغرب

«حلوة عُمان»، هكذا يعرفونها. وبين هذا وذاك، يثير خليج عُمان وبحر عُمان نحو المحيط الهندي كل الفضول، محرضاً الخيال نحو ألف ليلة وليلة وحكايا شهرزاد عن التاجر العُماني، ورحلات السندباد البحري ومغامراته. تلك أسباب لطالما حرضتنا لنستنشق بخور السلطنة ونزهو بألوانها، ونبحر في بحرها وخيالها، ونتيه بين آثارها وجبالها، وأيامها وأخبارها.

لم يكن تلمس تلك الديار واستنشاق ذلك العبير، والنبش في تلك الأخبار ليتحقق في رحلة ثقافيَّة، لولا دعوة كريمة من الهيئة العربيَّة للمسرح للمشاركة في مهرجان المسرح العربي بمسقط، نبض سلطنة عمان وعاصمتها.

انطلقت رحلتنا من الدار البيضاء حاملة عبير المحيط الأطلسي، مروراً بالدوحة الغنّاء، قبل أن نُطل فجراً على بهاء مسقط ونتلمس ندى السلطنة. هذه هي عُمان التي أحملها في خيالي وأحفظها في بالي، مما دوّنه الرحالة وأهل التاريخ والجغرافيا والأنساب والأخبار والأيام.

"حلوة عُمان» من منطقة ظفار مروراً بمناطق نزوى، ومسقط، ومسندم، وصحار، فتجد نفسك في رحاب تراث متجذر، وحضارة تمتد عبر البحر والبر. تفتح نافذة على الماضي، لتخاطبك كتابات منذ الأزل. وبين تلالها وجبالها وصحرائها، حكايات أخرى عن اكتشافات غامضة ومحاريب فريدة.

استفاق في كياني من جديد عشق أدب الرحلة، ففتحت بساط السفر بكل الشوق إلى مكامن الجمال، ففتحت بساط السفر بكل الشوق إلى مكامن الجمال، حيث يخاطبك التاريخ، وتحدثك الجغرافيا، وتغازلك رؤى الناس، فتتوه بين إرث الماضي وحكاياته، ورسم الحاضر ونبضه. ويزداد العشق بالنسبة لي لتلك الخرائط والديار، التي تشكل حلقة الوصل وعاملاً للنسج، وفضاءً للثقافات وملتقى للحضارات، مثل سلطنة عُمان، منبت الأصالة واللبان.

"حلوة عُمان» من قلب قلاعها، لتمتح من إرث روحي، وتتلمس كنوزها المعرفيَّة التي طرزت الوحدة نسيجاً لأهل عُمان عبر الأزمان. وقبل أن تستفيق من بهاء هذه البلاد، تتوه مجدداً بين جمال طبيعتها وعجائبها الجيولوجيَّة، فتُسلب إعجاباً ببراعة اليد الحرفيَّة التقليديَّة، وثراء التراث المعماري الفريد، ثم تُحلِّق مجدداً بين المخطوطات التي تكشف عراقة الفكر واليد.

تلك من نسائم عُمان، التي يمتد طرفها إلى حضارة «مجان»، أرض السفن التي تفصح عنها النصوص السومريَّة والأكديَّة قبل الميلاد بألفي عام. «مجان» سيرة البحر، وحلقة الوصل بين حضارة الشرق القديمة في الصين والهند وبلاد ما بين النهرين، وحضارات شرق البحر المتوسط ووادي النيل وشمال أفريقيا. تلك مجان العجيبة من صحار إلى ظفار بغناها وثرائها من صناعة النحاس إلى تجارة اللبان.

#### عروض

انطلقت الدورة الخامسة عشرة من مهرجان المسرح العربي بمسقط، برعاية صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي، عضو المجلس الأعلى حاكم الشارقة، الرئيس الأعلى للهيئة العربيَّة للمسرح.



اجتمعت نخبة من العروض المسرحيَّة العربيَّة التي انقسمت إلى

مسارين؛ المسار الثاني قدم العروض التالية: «ذاكرة صفراء» من

السعوديَّة، «عد عكسى» من سوريا، «نساء لوركا» من العراق، «هاجة

(بوابة 52)» من تونس. أما المسار الأول الذي تتنافس عروضه على

جائزة صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي

لأفضل عمل مسرحي، فشمل: «أسطورة شجرة اللبان» من سلطنة

عمان، «البخارة» من تونس، «الملجأ» من الأردن، «المؤسســـة» من

البحرين، «بين قلبين» من قطر، «ريش» من فلسطين، «سيرك» من

العراق، «غصة عبور» من الكويت، «كيف نسامحنا» من الإمارات،

عمل مسرحي لهذه السنة، من طرف لجنة تحكيم مكونة من الفنانين

رفيـق على أحمد مـن لبنان، وتامر العربيد من سـوريا، وسـامي

الجمعان من السعوديَّة، وعبدالكريم جواد اللواتي من سلطنة عمان،

وقد تُوّج العرض المسرحي «البخارة» من تونس بجائزة أفضل

«ماكبث المصنع» من مصر، «هم» من المغرب.

ولخضر المنصوري من الجزائر.

#### أقدم المدن

تستمر فعاليات مهرجان المسرح العربي، فنلتقط معها، في رحلتنا الثقافيّة، عبق السلطنة وعبير عمان، الذي لا يمكن ارتشافه إلا بالانطلاق من القلعة الشهباء في ولاية نزوى، أول ولاية اتخذت عاصمة سياسيّة لسلطنة عمان، وواحدة من أهم الوجهات السياحيَّة الثقافيَّة في السلطنة، تتجلى فيها العبقريَّة المعماريَّة والهندسيَّة للعمانيين. منذ تشييدها في منتصف القرن السابع عشر الميلادي، تعد نزوى واحدة من أقدم المدن العمانيَّة عمراناً وسكاناً، كما كانت عاصمة للبلاد على فترات متقطعة من التاريخ العماني بداية من القرن الثامن إلى منتصف القرن الثاني عشر الميلادي.

لا يمكنك أن ترتشف من أرائج بحر عمان من قلب مسقط دون أن ترتشف من عبير مدينة العلم والمعرفة وتتلمس جدران قلعتها الشهباء. نزوى، القلعة التي تسرق الود الأول، فتجعلنا نسرع الخطى إليها على بعد 160 كلم.





عبر الطريق السيار، يقودنا المرشد إلى رحلة خاصة في تاريخ عمان وحكايا السندباد وعرائس البحر وأنواع اللبان، فيشير إلى مكامن الجمال في الجبل الأخضر، ويذكر زنجبار، قبل أن تستقبلنا ولاية نزوى بطرازها المعماري الاستثنائي، ومآذنها الفخمة، وقبتها الإسلاميَّة التي تذكرنا باحتفاليَّة نزوى عاصمة للثقافة الإسلاميَّة.

هدوء يعم الولاية، واحتفاء بثقافة عمان البحريَّة التاريخيَّة، هنا وأنت تقتحم حصن نـزوى مجسـم خاص لسفينة البوم، واحدة من أشـهر وأفضل السفن التي وأنت تقتحم حصن نـزوى تنقـل البضائع عبر موانئ الخليج العربي، وموانئ الهند وباكسـتان معالم أخرى مما يزخر به، ومـن وشـرق أفريقيا. إن سـفينة البوم هذه ليسـت إلا مركزاً ثقافياً يؤكد بئراً موزعة داخل الحصن وخارجه عشق أهل عمان للبحر، وتؤكد سرديَّة سندباد البحر العماني، وتجسد لكل غرفة غسل تتوفر بئر خاصة تطلع العمانيين إلى البحر وعشقهم للملاحة عبر التاريخ.

ها أنا أمام قلعة نزوى، الصرح التاريخي والشاهد على عبقريَّة وأصالة المعمار العماني، الذي يعود إلى القرن السابع عشر، وهو الأكبر في شبه الجزيرة العربيَّة. قلعة بتحصينات عسكريَّة، أسهمت في صد كل هجمات العدو بجدرانها القويَّة والشاهقة.

وأنت تتجه إلى بوابة القلعة الشهباء، يمتد طرفك إلى ذلك الخنجر البهي، فتسرع لالتقاط صورة للذكرى بقربه، ومعه تعيد التذكير بأصالة الخناجر العمانيَّة وعراقتها، التي تشكل ثقافة هذه الأمة، وشعار الدولة مع سيفين متقاطعين. وأنت تلج بوابة القلعة، تمر أمام مدفع إيبيري يحمل شارة البرتغال ويعود تاريخه إلى عام 1580 للميلاد، ليذكرك بالماضي المجيد لأهل عمان في نضالهم ضد المستعمر البرتغالي. وأنت تلج بوابة القلعة، تصاحبك فرقة شعبيَّة، تقيد ربطك بالمجال.

ومن معالم المجال أيضاً في بوابة الحصن، باب يظل شاهداً على حقبته وعلى كل من مر هنا؛ باب يتميز بأزهى النقوش النباتيَّة والهندسيَّة، وبقربه النقوش الجداريَّة التي يقدر تاريخها بـ 60 إلى 100 سنة، وتكشف عن الحياة في البيئة العمانيَّة، وعن دور عمان البحري، وعلاقاتها البحريّة، وقوافلها التجاريَّة، وارتباط أهل عمان بالخيار معماداته من الفيدسيَّة

وأنت تقتحم حصن نزوى خطوة فخطوة، تسقط عينك على معالم أخرى مما يزخر به، ومن ذلك تقنية الآبار التي تزود القلعة بالمياه، ويبلغ عددها 17 بئراً، توجد 4 منها في سطح القلعة، و13 بئراً موزعة داخل الحصن وخارجه، وأهم إشارة فريدة هنا، هي أن لكل غرفة غسل تتوفر بئر خاصة بها.





وأنت تتجول داخل القلعة مستكشفاً أطياف الماضي، وعبير من سكن القلعة وترك أثراً، تتعرف إلى دورها المهم في المعرفة وعلوم الدين، فهنا غرف متعددة كانت مخصصة لطلبة العلم، وهنا أيضاً احتفاء بسيرة رجالات المعرفة والعلوم الأدبيَّة والشرعيَّة من أبناء عمان، أمثال الطبيب راشد بن عميرة الذي عاش بين القرنين 16 و17 الميلاديين، وأُدرج في قائمة اليونسكو للأحداث التاريخيَّة المهمة والشخصيات المؤثرة عالمياً عام 2015، ومن مؤلفاته «فاكهة ابن السبيل»، و»منهج المتعلمين». وهنا أيضاً سيرة عالم اللغة الخليل بن أحمد الفراهيدي الذي ولد في عمان، في بلدة وادى المصنعة

بمحافظة جنوب الباطن، صاحب علم العروض، ومؤلفات «العين»، و»الحروف»، و»الجمل». وهنا أيضاً احتفاء بسيرة أسد البحار،

الملاح والعالم بفنون البحر وأشهر الملاحين فى المحيط الهندي

عمان وبذاكرتهم المسرحيَّة وبإسهاماتهم العلميَّة، من قبيل «قراءة المسرح» لآمنـة الربيع، و»الضـوء الخافت لا يخبـو.. تأملات في المسرح ومستقبله» لسعيد السـيابي، و»ملامح الحداثة في المسرح العربي» لعزة القصابيَّة، و»النـص العماني بين الموروث والفرجة» لعلياء البلوشي. إلى جانب الاحتفاء بالإسـهامات النقديَّة المسرحيَّة العربيَّة مثل «مسرح الشارع في سـلطنة عمان» لبشار عليوي، و»القناع الأبيض «مسرح الشارع في سـلطنة عمان» لبشار عليوي، و»القناع الأبيض

المؤتمر الفكري

تتوالى أيام مهرجان المسرح العربي بمسقط، لتحتفى بأهل

نزوى عاصمة خاصة لأهل عمان.

كتاب «الفوائد في أصول علم البحر والقواعد»، ومن آثاره اختراعه للإبرة المغناطيسيَّة (البوصلة) المستعملة في تحديد اتجاهات

تلك معالم من قلعة نزوى التي تحفظ العهد والتاريخ، وتظل شامخة من علو شموخ أهل عمان وعزتهم وأنفتهم. قلعة شهباء حافظت عبر تاريخها على أهم صفاتها ومميزاتها، فهي شهباء بغاية الجمال بأبراجها وآبارها وأبوابها وساحاتها، وهي الحضن الذي احتوى طلاب العلم والمعرفة من العلوم الإنسانيَّة والشرعيَّة، وهي الحصن المنبع الذي دافع عن خطوط التجارة العمانيَّة، فكانت قلعة

إلى جانب الاحتفاء بالإسهامات النقديَّة المسرحيَّة العربيَّة مثل «مسرح الشارع في سلطنة عمان» لبشار عليوي، و»القناع الأبيض في المسرح العماني» لمحمود سعيد، و»حضور ألف ليلة وليلة في المسرح العربي» لسامي الجمعان، و»كنا صديقين - نصوص سعوديَّة» لفهد ردة الحارثي، و»نزيف العمر - نصوص قطريَّة» لحسن رشيد، و»وباء - نصوص مسرحيَّة» لإبراهيم الحارثي، و»أنطونان أرطو: تجربة الجسد وشعريَّة المسرح» الذي أعتز بمساهمتي النقديَّة به.





أما في القسم الثاني من المؤتمر الفكري، فقد تم التداول بين ثلة من أهل المسرح في الوطن العربي حول «المسرح والذكاء الاصطناعي بين صراع السيطرة وثورة الإبداع الإنساني». هنا أطروحات متنوعة وغنيَّة قدمها كل من الباحث المغربي محمد رضا التسولي حول: «التصميم الرقمي: استخدام الذكاء الاصطناعي لإنشاء تصاميم مسرحيَّة مبتكرة للأزياء والديكورات»، وحول «الإسقاط الضوئي Projection Mapping: تحسين وتنسيق المؤثرات البصريَّة باستخدام خوارزميات ذكاء اصطناعي عن طريق برامج المابينج»، وإضافات أخرى قدمها الباحث العراقي عماد الخفاجي حول

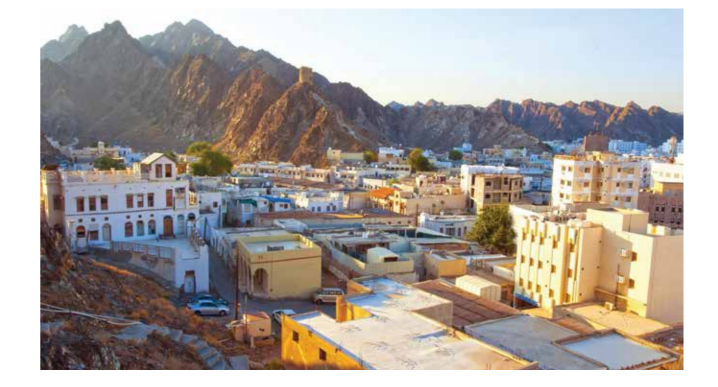
الإضاءة التفاعليَّة وتصميم الإضاءة الذكي، ثم إشارات أخرى حول توليد النصوص عن طريق الذكاء الاصطناعي للمؤلف المسرحي المغربي عبداللطيف فردوس، وغيرها من الأطروحات حول الابتكار وتطوير التكنولوجيا في فن المسرح، والصوت والهولوغرام.

#### سوق مطرح.. بخور وعطور وألوان

بين فعاليات مهرجان المسرح العربي، يأسرنا اللبان، فنقتفي أرائجه التي تقودنا إلى أهم أسواق مسقط وأقدمها (سوق مطرح) الذي يعود تأسيسه إلى أكثر من 200 سنة. سوق مطرح الذي يزهو برائحة اللبان في كل مكان، وبأنواع أخرى من البخور، وأشكال من العطور والألوان والإكسسوارات التقليديَّة.

وأنت تائه بين أزقته، فإنك تزهو بعبق التاريخ ونفحات من التراث: هنا نسيج ديمغرافي متعدد وغني، وهنا أيضاً بهاء الأزقة الضيقة، من خلال اصطفاف المتاجر التي ترحل بك هي أيضاً إلى عوالم متعددة وساحرة، نسجت بفضل خليج عمان، وبحر عمان، وأفقه نحو المحيط الهندى.

هنا عوالم من تراثنا العربي، في تناسج تام مع العوالم الفارسيَّة، وفي تناغم كامل مع العوالم الهنديَّة. كيف لا، وهو الذي يطل على بحر عُمان الذي يتقاسم الهواء نفسه مع باكستان وإيران من الشمال، ودولة الإمارات العربيَّة المتحدة من الغرب. كيف لا أيضاً، وهو الذي يطل على قلعة مطرح التاريخيَّة التي شيدت من قبل





البرتغاليين في عام 1579م إبان احتلالهم للمدن العمانيَّة الساحليَّة (1507 - 1649).

ذلك هو سـوق مطرح، يقدم لك نفسـه بغناه وثرائـه، بأرائجه وألوانـه، وبأزقتـه وبتراثه. وقبلـه، تلك هي قلعة مطرح الشامخة والتاريخيَّة التي تحرس السـلطنة من جهة البحر، فتحكي لك تاريخ الميناء والرحلات البحريَّة، وأيضاً تقص عليك أخبار التاجر العماني والخليفة هارون الرشيد في حكايات ألف ليلة وليلة.

#### توقيع

كانت رحلتنا الثقافيَّة إلى سلطنة عمان من أسبابها تقديم أولى إصداراتنا النقديَّة التي خصصناها لتجربة المسرحي الفرنسي أنطونان ماري جوزيف بول أرطو، مع علمنا المتواضع بكون الخزانة المسرحيَّة العربيَّة تحتاج إلى مزيد من الإضاءة حول تجربة ما بات يعرف بمسرح القسوة، فتكفلت بذلك الهيئة العربيَّة للمسرح، مشكورة على اهتمامها بنشر هذا المؤلف النقدي.

لماذا العودة إلى أنطونان أرطو وحياته ومسرحه؟ يعود المسرح الغربي منذ نهاية القرن العشرين وإطلالة الألفيَّة الثالثة إلى الآن، إلى أرطو، بعد أن خفت صوته وتوارى الحديث عنه

في الثمانينيات والتسعينيات من القرن العشرين. إنها عودة قويَّة في نظرنا إلى جنون أرطو فيما بات يسمى بالمسرح ما بعد الدرامي، انطلاقاً من تصورات كل من هانز تيز ليمان، ومارفن كارلسون، وإريكا فيتشر ليشته.

بالتالي، فإننا بإزاء شخصيَّة استثنائيَّة في تاريخ الفن المسرحي، وتجربة جنون خاصة في تاريخ الجنون الحديث: هذه الشخصيَّة التي جمعت أشد أنواع التناقض، ومارست الثورة على نفسها قبل أن تمارسها على ميتافيزيقا العقل الأبيض، فرفض بذلك أرطو المركزيَّة الغربيَّة، وزعزع كيان الميتافيزيقا الغربيَّة بأكمله، ونفى كل ما هو أوروبي خالص.

تلك تصورات من أطروحة متجددة حول أنطونان أرطو، نضعها رهن إشارة القارئ العربي والمهتم بشوّون المسرح وقضاياه. كما نسعد بحفل التوقيع الذي أقامته الهيئة العربيَّة للمسرح في رحاب مهرجان المسرح العربي وسط أهل المسرح ونقاده وجمهوره.

#### متحف الزمان

نترك حفل توقيع كتابنا المسرحي، ونفتح نافذة أخرى من رحلتنا الثقافيَّة، لنعبر إلى متحف عمان عبر الزمان. برعاية حضرة صاحب الجلالة السلطان هيثم بن طارق المعظم، افتتح هذا المتحف يوم





الاثنين 13 مارس 2023؛ متحف أُريد له قبل كل شيء أن يكون إلهاماً للأجيال الجديدة، ثم يُعرف العالم بالماضي المشرق للسلطنة من أيامها وأحوالها ورجالاتها وأمجادها، ويعرف العالم أيضاً كيف يستلهم أهل السلطنة تراثهم الفكري الثقافي الفريد ليصنعوا حاضرهم المجيد، وهم يستشرفون الأفق بالمزاوجة بين الأصالة والمعاصرة بالانفتاح على العالم أجمع، كما كانوا عبر تاريخهم ملتقى العالم في بحر العرب والمحيط الهندي، والاعتماد على التكنولوجيا والتقنية التي تحاكي في متحف عمان عبر الزمان حياة السلطنة وأيامها.

في المتحف، تقودك التكنولوجيا والشاشات العملاقة المعلقة والأرضيَّة، لترتشف أصالة البلد وتفرده ومجده وعراقه، لتعيد تشكيل حكايات البدايات. فهنا، عبر متحف الزمان، رحلة لن تنتهي، ولن تقدر على الارتشاف من كل الأروقة، لكنك ستخرج بعبق السلطنة وبخورها، وستنحت على جدار فؤادك أيام السلطنة عبر الزمان، ونسيج وعيها الجمعي وتراثها الثقافي.

هنا، أنت أيها الزائر، ستلج إلى العديد من القاعات المبتكرة، وتخاطبك شاشاتها بكل اللغات الحيَّة. ستلج قاعة التاريخ، حيث ترتشف من عبق أهل عمان وحضارتهم، فبحكم موقعها الإستراتيجي، استطاعت عمان إقامة علاقات تجاريَّة بحريَّة، أسهمت بدورها في مد جسور التواصل بين القارات وتبادل البضائع والأفكار، من خلال ذلك، صنع العمانيون - تخاطبك الشاشة أيها الزائر - إرثاً حضارياً متنوعاً ومنفتعاً على الآخر، مما خلق مجتمعاً تسوده روح التعايش والتفاهم برغم تعدد قيمه ومعتقداته، وظلوا مخلصين لهذه

القيم الإنسانيَّة التي عززها الإسلام. لقد بنى العمانيون عبر الزمان حضارة، وأنتجوا إرثاً غنياً من التراث الإنساني المادي وغير المادي، ما زال حاضراً حتى اليوم.

هنا، أنت أيها الزائر، ستتعرف عبر نافذة على الماضي، إلى معالم من عمان القديمة، حيث تعد منظومة الكهوف العمانية من بين أكبر المنظومات الكهفيَّة في العالم، وستتعرف إلى معالم من الحيوانات البدائيَّة الضخمة التي سميت ب (عمانيثيريوم ظفارينسس) التي عاشت على أرض عمان قبل حوالي 25 مليون عام، إلى جانب آثار النيازك والأحجار والمعادن والحلي النادرة من تلك التي صنعها المستوطنون الأوائل، سواء على بحر عمان، أم بحر العرب.

هنا، أنت أيها الزائر، سوف تتعرف إلى حضارة مجان التي ازدهرت كقوة بحريًة خلال العصر البرونزي، سفنها تجوب بحر عمان والخليج العربي حاملة النحاس والأحجار القيمة إلى دلمون وبلاد الرافدين، فاتحة بذلك المجال ليس فقط لنقل البضائع، بل لانتقال البشر وثقافاتهم أيضاً.

في متحف عمان عبر الزمان، تكتشف من خلال إحدى قاعاته، أقدم كتابة عمانيَّة، وهي من أقدم الكتابات في شبه الجزيرة العربيَّة، ووجدت في ختمين اكتشفا في موقع رأس الجنز، يعود تاريخهما إلى 2200 قبل الميلاد، ويحتويان على حروف لأبجديَّة اكتشفت ضمن عمان من مسندم إلى ظفار، أو تلك الكتابات الصخريَّة التي عثر عليها في مدحاء، وغيرها من المناطق التي ظلت شاهدة على أصالة عمان وعراقتها وتاريخها.





في هذا المتحف، احتفاء بأسماء صنعت تاريخ الدبلوماسيّة، وطرزت العلوم الإنسانيّة، ونظمت لعمان شعراً، ودونت لها نثراً في مختلف حقبها، فكانت المخطوطات شاهدة عن أثر يُذكر إذا ما ذكرت الآثار؛ هنا آثار شعر حميد بن محمد النخلي المعروف بابن رزيق، شاعر الأسرة البوسعيديّة ومؤرخها؛ ومن مخطوطاته «جوهرة الأشعار ومرآة الأفكار»، وهنا أيضاً قصائد محمد بن عامر المعولي المشهور بلقب ابن عريق، وعاش في الفترة التي شهدت نهاية حكم اليعاربة وقيام الدولة البوسعيديّة، ومن مخطوطاته «قصص وأخبار جرت في عمان".

لا يمكنك، أيها المسافر إلى سلطنة عمان، أن تمر مرور الكرام على تاريخ سلطنة امتد جناحها إلى زنجبار، فازدهرت تحت لوائها، بعد حكم السلطان برغش بن سعيد من عام 1871 إلى 1888م، فشكلت حياتها المزدهرة بإنجازات مشهودة مثل تأسيس الشرطة النظاميَّة، وإنشاء دار لسك العملة. ورغم انفصالها عن عمان فيما بعد، فقد ظل أثر العمانيين مستمراً بمشاركتهم في التعمير والخدمات في الجزيرة، فكانت القصور والحدائق والمدارس أثراً عن طيف عمان البهي في زنجبار المزدهرة.

في قاعة عصر النهضة، سترتشف من منعطف عمان الكبير، بعد تولي السلطان قابوس بن سعيد مقاليد الحكم بعد والده السلطان سعيد بن تيمور في 23 يوليو 1970م، فكان الأفق الجديد لسلطنة تتوق إلى استعادة ماضيها المشرق، وذلك كان خطابه

للشعب: «كان وطننا في الماضي ذا شهرة وقوة، وإن عملنا باتحاد وتعاون فسنعيد ماضينا مرة أخرى، وسيكون لنا المحل المرموق في العالم العربي".

في متحف عمان عبر الزمان، شاشات تفاعليَّة أخرى، تقرب الزائر المكتشف لثقافة أهل السلطنة من تقاليد الزفاف، ومعالم الضيافة والتسامح، وتعاليم الأعياد، وتتعرف إلى أهم الألعاب التقليديَّة مثل «القرنقشوه» التي تعد من التقاليد التي يحتفل بها الأطفال في الرابع عشر من رمضان، فكان احتفالاً بمثابة المكافأة للأطفال على صيام النصف الأول من الشهر بنجاح، وتشجيعهم عليه. ثم تكون فكرة عامة حول احتفال أهل عمان بالحول، أي حول حفلة أول عيد ميلاد.

في رحلة عودتنا من مطار مسقط الدولي إلى مغرب الشمس، المملكة المغربيَّة، أدندن - بعقد الشاعر يعرب عبدالحميد، وبلحن ياسر علي، فأزهو بصوت حسين الجسمي - بكل الفرح والابتهاج والسرور برحلة سلطنة عمان وحضارة مجان ومنبت اللبان، وما لقيت فيها من ترحاب وكرم وسخاء، وما شاهدته فيها من جمال وأصالة وبهاء:

حلوة عمان يا بلادي الغالية لي زاهية دائماً في كل عين



فاضل الجاف أستاذ جامعي وباحث مسرحي من العراق

لطالما كانت كتابة النصوص المسرحيّة جـزءاً لا يتجزأ من فضاء المسـرح الحي، ولم ينشأ كتابها بمعزل عن التجربة المسرحيَّة الفعليَّة. فالكاتب المسرحي، قبل كل شيء، هو مسرحي ملم بتقنيات الخشبة، وقوانينها، وأساليب الأداء.

يشير الباحث الأمريكي إيه. إم. ناجلر (A. M. Nagler) في كتابه حول تاريخ المسرح (A Source Book in Theatrical History) إلى أن العصر الإليزابيثي شهد قمة الانسجام الفنى بين الأدب والفن، ولاسيما في أساليب ومشوهاً. العرض المسرحي.

> الإليزابيثي، بل كان شرطاً أساسياً لفهم المسرح الحديثة. فلطالما سارت فنون العرض في مسار متواز مع أسس الكتابة المسرحيَّة، يكمل عملى لأساليب الأداء.

مسرحياً بامتياز، ملماً بتفاصيل العرض منفصلاً أو ثانوياً.

# الكاتب والمخرج.. والدراماتورج

وقادراً على إدراك احتياجات الخشبة ومتطلباتها، ولاسيما في غياب المخرج المحترف في العصور السابقة. كان الكتّاب فى تلك العصور أكثر من مجرد مؤلفين؛ فقد كانوا مخرجين ومتمكنين من فنون الأداء، بل إن معظمهم، مثل أسخيلوس، وشكسبير، وموليير، مارسوا التمثيل فعلياً. تشير الأدلة شهيراً، بينما يُروى أن سوفوكليس لم يكن مرغوباً ليمثل لضعف صوته.

#### قواعد

لقد أثَّرت القواعد الأساسيَّة لفن إدارة العرض والأداء بشكل مباشر في تطور الدراما وصياغة مناهجها المختلفة عبر التاريخ. فلا يمكن فهم المسرح الكلاسيكي دون الإلمام بفنونه وأساليب العرض فيه. ومن دون إدراك قواعد اللعب المسرحي وأسس الأداء، يصبح التعامل مع النصوص الكلاسيكيَّة (الإغريقيَّة) أو مسرحيات شكسبير كأدب خالص أمراً ناقصاً

إحدى المشكلات الجوهريَّة التي تعوق فهم هذا الانسجام لم يكن قاصراً على المسرح المسرح الكلاسيكي اليوم، تكمن في طريقة تدريسه بمعظم معاهد المسرح؛ حيث يُقدّم منذ جـذوره الإغريقيَّة وصولاً إلى الكلاسـيكيَّة عالبـاً كأدب مجـرد، بعيداً عـن تقاليد العرض وثقافة التلقى المسرحي. في هذا السياق، يؤكد ناجلر أن «طالب المسرح الإليزابيثي لا يجوز كل منهما الآخر ويؤثر فيه بشكل مباشر. لم له أن يغفل خشبة المسرح، فإذا لم يكن راغباً يكن الكاتب المسرحي، مهما بلغت مهارته في في أن يشارك فعلياً في أداء وفق شروط ذلك الكتابة، ليستطيع منح نصه الحياة على الخشبة العصر، فالأفضل له أن يدرس سوناتات شكسبير من دون امتلاك خبرة في إدارة العرض، وفهم لا نصوصـه المسـرحيَّة». لطالما كانـت كتابة النص المسرحي، عبر التاريخ وحتى ظهور مهنة لذلك، لم يكن النص المسرحي لينال الإخراج في العصر الحديث، جزءاً عضوياً من فرصته في التجسيد ما لم يكن كاتبه الممارسة المسرحيَّة اليوميَّة، ولم تكن نشاطاً

إذا سلّمنا بأن الميزانسين هو لغة المخرج، على نحو يشابه أن اللون لغة الرسام، فإن ستانيسلافسكى يُعد رائداً في تأسيس هذه اللغة الإخراجيَّة الواقعيَّة، واضعاً لها أسساً فنيَّة منهجيَّة واضحة. كانت مخططاته وتصوراته للميزانسين، التي دوّنها بالتفصيل في العديد من الصفحات، بمثابة إرث فني حيوى لا يزال التاريخيَّة إلـى أن موليير كان ممثلاً كوميدياً محفوظاً حتى اليوم، ويشكل مرجعاً أساسياً للمخرجين في تاريخ المسرح الحديث. أما المخرج فسيفولود مييرهولد، فقد تبنى هذا النهج الإخراجي نفسه، لكن تدوين ميزانسيناته لـم يتم على يديه شخصياً، بل جُمعت وحررت بعد وفاته في كتابه الشهير «مييرهولد يتدرب». تعكس رؤية ستانيسلافسكى العميقة أن

الميزانسين ليس مجرد ترتيب مكانى على خشبة المسرح، بل بحسبانه أداة تعبيريَّة حيَّة تنبع من جوهر النص وتفاصيله، وتتكامل مع فلسفة الكاتب وهدفه السامي، الذي وصفه بـ«المهمة العليا». لقد ظلت ميزانسيناته في مسرحيات تشيخوف تُدرس وتُتبع في مسرح موسكو الفني حتى اليوم، باعتبارها تجسيداً بصرياً متكاملاً لمعاني النص وسياقه النفسي والاجتماعي، مما يعزز من عمق التجربة المسرحيَّة وجاذبيتها الفنيَّة.

#### تحولات

تغير هـذا الوضع مع بـروز مهنة الإخراج في القرن التاسع عشر، إذ بدأ الكاتب يكتفي بممارسة دوره في الكتابة، بينما تولى المخرج مسـؤوليَّة تقديم النص على الخشبة. لكن هذا التغيير لم يلغ العلاقة الإبداعيَّة الوثيقة بين الكاتب والمخرج. ظل الكاتب شريكاً أساسياً في العمليَّة الإبداعيَّة، مشاركاً في البروفات والتدريبات، ومقدماً دعماً فكرياً وجمالياً في تحليل النص وتفسيره، حتى تطور دوره ليصبح قريباً مما يُعرف اليوم بالدراماتورج.

تعد العلاقة التي جمعت بين أنطون تشيخوف وستانيسلافسكي مثالاً مبكراً على التعاون المثمر بين الكاتب والمخرج، حيث تشهد مسرحيات مسرح موسكو الفنى على عمق هذه الشراكة. مثال آخر أكثر وضوحاً هو التعاون بين ماياكوفسكى ومييرهولد؛ فقد كان حضور ماياكوفسكي في البروفات مصدر إلهام كبير للمخرج، حتى إن مييرهولد اعترف بعد وفاته قائلاً: «لا أعرف كيف سأخرج مسرحياته

لكن هذه العلاقة لم تكن سهلة دائماً؛ فقد ظهرت الخلافات بين الطرفين منذ البدايات، ولاسيما عندما بدأ المخرج يطمح إلى فرض رؤيته الخاصة على النص، رافضاً الاكتفاء بدور المنفّذ لتصورات الكاتب. سعى المخرج منذ البداية ليكون مبدعاً مساوياً للكاتب، بل وأعلى مكانة منه في بعض الأحيان، محققاً رؤيته وطابعاً العرض ببصمته الخاصة. بمرور الوقت، تعاظم دور المخرج في المنظومة الإبداعيَّة حتى غدا المرجع الأساسي في تشكيل بوضوح في أعمال كتّاب «مسرح اللامعقول» أمر غير ممكن دائماً. منذ نحو مئة عام.

#### نقلة نوعيَّة

لقد مثّل هذا التحول نقلة نوعيَّة في تاريخ

المسرح، إذ أصبح النص المسرحي، الذي كان يُعدّ في السابق عملاً مكتملاً بذاته، مادة أوليَّة يشتغل عليها المخرج، الذي يضفى عليها رؤيته الخاصة وتفسيره المتميز. وفي الوقت نفسه، لم يختف تأثير الكاتب، بل ظل دوره الإبداعي محورياً، حتى في ظل صعود المخرج الذي استثمر النصوص الكلاسيكيَّة ليعيد إنتاجها برؤية حداثيَّة، كما حدث مع الاتجاهات التي قادت إلى ظهور المسرح الحديث، بدءاً من الواقعيَّة والطبيعيَّة وصولاً إلى المدارس الرمزيَّة والتجريبيَّة التي غيّرت شكل العرض المسرحي.

للواقعيَّة، سعت إلى تحطيم القوالب التقليديَّة وتقنيات الإخراج المسرحي. هذه الوثائق اليوم وتأسيس مسرح يقوم على الرمزيَّة والتجريد. هي المصدر الأول لكل من يريد أن يصبح يُذكر في هذا السياق ألفريد جاري، الذي قدّم مخرجاً محترفاً، ولكل من يسعى لفهم منهج ثلاثيته الشهيرة «أوبو ملكاً» بأسلوب غرائبي ستانيسلافسكي، وهذا أمر لم يكن متوافراً عند ألهم أجيالاً من الكتّاب.

> وعلى الرغم من هذه التطورات، لم تخلُ العلاقة بين الكاتب والمخرج من الصراع والتوتر. فقد أراد كل منهما إثبات سلطته الإبداعيَّة، لكن الحقيقة التي رسِّختها التجربة المسرحيَّة الحديثة هي أن المخرج بات يحتل مكانـة مركزيَّة فـى صياغة العـرض، دون أن يلغي ذلك دور الكاتب. بل أصبح التعاون بين الطرفين أساساً لنجاح العمل المسرحي، على قاعدة أن النص هو نقطة انطلاق، وأن الإخراج هو الفعل الذي يمنحه الحياة.

يمكن القول إن الخلاف الذي نشأ بين ستانيسلافسكي وتشيخوف قد يُعدّ أول خلاف حقيقى ذى طبيعة فنيَّة عميقة بين مخرج وكاتب مسرحي. فعلى الرغم من أن مجمل منهج ستانيسلافسكي كان يتسم بالالتزام الكامل العرض المسرحي، بينما اتجه الكاتب إلى تبنى بالنص ورؤية الكاتب، فإن الزمن أثبت أن رؤيـة أكثر انفتاحاً تجاه هذا التحول، الذي برز التوافق التام في الرؤية والتصور بين الطرفين

#### ريادة

يُعدّ ستانيسلافسكي أول مخرج بالمعنى الفني والمهني لهذه الكلمة. ولا شك في أن هـذا لا يعنى إنكار وجود مخرجين قبله مثل أولئك الذين كانوا في فرقة مينينغن المسرحية (ألمانيا)، وثمة أندريه أنطوان (فرنسا)، وغيرهم. لكن لم يكن لأى منهم التأثير العميق، والمنهج الواضح، والسلطة الإبداعيَّة التي امتلكها ستانيسلافسكي، وهو تأثير ما زالت شكسبير أو موليير، وهو ما يصدق أيضاً أصداؤه قائمة حتى اليوم.

يعـدٌ ستانيسلافسكي أول مخرج في تاريخ المسرح يترك بعده مخزوناً كبيراً من المخططات والملاحظات المفصلة حول بناء الميزانسين في أعماله الإخراجيَّة، مما في تلك الفترة، ظهرت نصوص مسرحيَّة مغايرة جعلها مرجعاً أساسياً للبحث والدراسة في فن

صحيح أن المرحلة الأولى من تجربة ستانيسلافسكي في مسرح موسكو الفني كانت متأشرة بالمدرسة الطبيعيّة التي تبناها اتباع فرقة مينينغن في ألمانيا، لكن ما يميز الفنان الروسي عنهم هو أنه لم يكتف بتطبيق أسلوب معين، بل وضع أساساً لفن ومنهج متكامل لتدريب الممثل، منهج قائم على أسس نفسيَّة وجماليَّة. لقد كرِّس الرجل حياته وطاقته وحتى ثروته الشخصيَّة كلها لتطوير هذا النظام، حتى أصبحت طريقته مدرسة عالميَّة قائمة بذاتها.

لم يخف ستانيسلافسكى إعجابه بالطبيعيّة عند فرقة مينينغن، لكنه لم يقف عند حدودها؛ فربما كان إعجابه بجمال التفاصيل البصريّة في عروضهم سبباً في إلهامه، لكن ما أثار قلقه حقاً هو ضعف الممثلين في هذه العروض، وهو ما دفعه للتفكير في إيجاد منهج جديد للأداء، يختلف تماماً عن أساليب «المينيغينيين» وأنطوان.

ارتكز مسرح موسكو الفنى منذ نشأته على الواقعيَّة التي دعا إليها ستانيسلافسكي انطلاقاً من النص. وإن بدت ملامحها الفنيَّة أقل حضوراً في بداياته، فإنها تجلَّت بوضوح في أعماله اللاحقة، لاسيما في ثلاثينيات القرن العشرين وقبيل وفاته، حين أخرج مسرحيات مثل «إيفان الرهيب»، و»طرطوف»، كاشفاً عن أبعاد رؤيته الإخراجيَّة.

ربما لم يكن تشيخوف ممثلاً على شاكلة على أبرز كتاب المسرح الحديث مثل إبسن، وسترندبرغ، وبرنارد شو، غير أنهم ظلوا على تماس مباشر مع جوهر العمليَّة المسرحيَّة، منخرطين في تدريبات الممثلين، على نحو يجعل دورهم أقرب إلى وظيفة الدراماتورج الموازية لعمل المخرج في وقتنا الحالي.



# عن أفينيون والهوية والهجرة

#### تجربة وشهادة

كانت رغبتي أن أكتب صفحتين خاليتين من أي كلمة، مجرد مساحة بيضاء تُشكِّل مساهمتي الفرديَّة المتواضعة في المشهد اليوم، عبارة عن فعل محو، المحو بوصفه خياراً شخصياً بهدف النجاة تحت أي ظرف عنيف. قدمتُ مسـرحيَّة «الفصــل الرابع» في مهرجان أفينيون الــذي اختتمت دورته الـ 79 أخيراً، وهي مســرحيَّة من ثلاثة فصول، ومن كتابتي، مبنيَّة على مسـرحيَّة «عدو الشـعب ليس إلا» لياسر عبداللطيف (دمشق 2008)، والمبنيَّة بدورها على مسرحيَّة «عدو الشعب» لهنريك إبسن (1882).

#### وائل قدور كاتب ومخرج مسرحي من فرنسا

في المسرحيَّة، هناك رجلان. الرجل الأول هو ياسر عبداللطيف، صانع مسرح من السودان، توفي منذ خمس سنوات. الرجل الثاني هو صانع مسرح من سوريا منفى فى فرنسا منذ عشر سنوات، أنا.

متران في متر تقريباً، على الطاولة توجد ورقة؛ وكرسيان من الخشب الأبيض من طراز الطاولة نفسه. هذا الديكور هو لمسرحيَّة قصيرة لصموئيل بيكيت اسمها «ارتجاليَّة أوهايو» التي كانت أول وآخر مسرحيَّة أقوم بإخراجها في دمشق عام 2011 قبل أن أصبح

لا يمكننا رؤية الرجل الأول، ياسر، لأنه ميت. لا يمكننا تحديد في مركز الخشبة، توجد طاولة عاديَّة من الخشب الأبيض، مكانه أو ما يقوم به، أو إذا كان يقول شيئاً؛ لأنه ببساطة ميت!



لا يمكننا أن نرى الرجل الثاني، أنا، لأننى غادرت المسرحيّة قبل بدايتها! غادرت منفاي للمرة الأولى وزرت بلدى، بعد 14 عاماً. أقول بكل ثقة، وأنا أقف بين صفوف المنتصرين في الثامن من ديسمبر 2024: انتهى حكم عائلة الأسد لسوريا، ولكننى لا أمتلك الثقة نفسها كي أقول إن مع انتهاء ذلك النظام انتهت فترة مــن حياتي امتدت لـــ43 عاماً. لا أمتلك هــذه الثقة؛ لأن صفوف المنتصرين تعج بالمجرمين كما تعج بالضحايا. لا أمتلك الثقة؛ لأنني أفشل في تعيين مكاني ضمن هذا الطيف الذي يمتد من الضحيَّة المطلقة، إلى المجرم الصريح. لا أمتلك الثقة؛ لأن حقدي

لكن قبل أن أغادر، كنت قد كتبت الفصل الأول من هذه المسرحيَّة وتركته على الطاولة. يمر وقت لا يحصل فيه شيء. الخشبة فارغة إلا من صانع المسرح الميت، والورقة التي تركتها قبل أن أغادر الخشبة. صمت. يبدأ الجمهور بالتململ. أخيراً، ينهض شخص من الجمهور. شخص لا على التعيين. هو مجرد شخص قرر أن يصعد إلى الخشبة ويقرأ الورقة بصوت عال. تستهلك القراءة حوالي أربع دقائق. ينتهي الشـخص من القــراءة ويعود إلى مكانه. الآن بات الجمهور يعرف ما جاء في تلك الورقة، ويعرف أن هذه الورقة هي الفصل الأول من المسرحيَّة.

يحمل الفصل الأول العنوان التالي: عدو الشعب ليس إلا وانقلابات المسرح الخطيرة - مقال لوائل قدور - دمشق يوليو

في هذا الفصل، أقص على الجمهور اقتراحاً مختلفاً لأحداث الماضى. أروى له تصوراً متخيلاً لواقعة حقيقيَّة حصلت صيف 2008 فى دمشق، حين خرج جمهور دار الأسد للثقافة والفنون فى حالة من الصدمة والتشويش بعد حضوره العرض الافتتاحي لمسرحيَّة «عدو

الشعب ليس إلا» من تأليف هنريك إبسن وإخراج ياسر عبداللطيف. لمن لا يعرف المسرحيَّة الأصليَّة، بدت الحوارات مشوهة ومبتورة، وكانت الأحداث تتطور على نحو غير مفهوم. افتقدت المسرحيَّة عنصر الصراع، ولم يتمكن الجمهور من فهم ما يجري ويقال على الخشبة. أما أولئك الذين يعرفون النص الأصلي، فقد كان واضحاً بالنسبة لهم أن الشخصيَّة الرئيسة، دكتور توماس ستوكمان، قد جرى حذفها كلياً هي وحواراتها بدون أي معالجة أو إعادة كتابة، الأمر الذى أكده المخرج عبداللطيف بعد انتهاء العرض حين توجهت إليه الأسئلة من بعض أفراد الجمهور والصحفيين حين قال:

«كان علينا فعل ذلك لأن الممثل انسحب من البروفات قبل أسبوعين من موعد الافتتاح. لقد فعل ذلك لأنه قبل دوراً في مسلسل تلفزيوني، حيث الأجور هناك أعلى بكثير. لم يكن بالإمكان تعويضه ضمن الوقت المتاح، ولم يكن بالإمكان أيضاً تأجيل موعد تقديم

ولدى سوَّاله إن كان قد طلب فعلاً تأجيل الموعد من الهيئة العامـة لاحتفاليَّة دمشـق، أجاب ياسـر أنه أعلم الهيئـة بما حصل، وطلب منهم التأجيل، ولكن طلبه قوبل بالرفض بسبب الازدحام الشديد لبرنامج الاحتفاليَّة.



يعلم الجميع أن ما حصل في الحقيقة هو غير ذلك. بعد أن يواجه طلب تأجيل المسرحيَّة بالرفض، يقرر ياسر أن يلعب الدور الرئيس، الأمر الذي يعرضه لإرهاق شديد ويمنعه من متابعة دوره الأساسى مخرجاً. بعد الافتتاح، يدرك ياسر حجم الكارثة، ويطلب أن يحصل على يوم واحد بدون عرض لعله يستطيع تدارك ما يمكن تداركه، على أن يستأنف العروض من اليوم الذي يليه، ولكن الطلب يتم رفضه. في اليوم التالي، وبعد مرور عشر دقائق على البداية، يوقف ياسر المسرحيَّة وسط ذهول الجمهور والممثلين، الأمر الذي تسبب بفضيحة. ياسر هو الملام بنظر الجميع. تنهال عليه الانتقادات، ومن هنا، في رأيي، بداية النهاية لمسيرته الفنيَّة.

ياسر عبداللطيف كان واحداً من خمسة مخرجين مسرحيين تم تكليفهم من قبل هيئة الاحتفاليَّة لإخراج إنتاجات مسرحيَّة حصريَّة. يذكر أن الإطار التعاقدي كان يجمع بين الاحتفاليَّة بصفتها هيئة رسميَّة، وبين المخرجين بوصفهم أفراداً. لا تقوم الاحتفاليَّة بتوقيع عقود مع فريق العمل الذي يختاره المخرج، مما يترك الأمر مفتوحاً لانسحابات محتملة، وهو ما شهدته مسرحيَّة «عدو الشعب». انسحاب الممثل الرئيس من بروفات «عدو الشعب» لم يكن الانسحاب الأول، إذ شهدت البروفات انسحابات متعددة من ممثلين آخرين كانوا على ارتباطات بتصوير أعمال تلفزيونيَّة، مرتبطة بدورها بشهر رمضان. ينتهى الفصل الأول من مسرحيَّة الفصل الرابع بما يلى:

في النهاية، الجمهور وحده هو من دفع ثمن هذه التناقضات داخل الأطر الإنتاجيَّة الجديدة، وهو وحده من تُرك في مواجهة مسرحيَّة تم قص شخصيتها الرئيسة في جميع الفصول ما عدا الفصل الرابع، وهو الفصل الذي يُلقى فيه الدكتور ستوكمان خطبته الشهيرة





على الشعب. في هذا الفصل، وبدون أي مقدمات، يظهر المخرج ياسر عبداللطيف على الخشبة ويأخذ مكان الشخصيَّة ويُلقى على الجمهور الموجود في الصالة الخطبة الشهيرة للدكتور ستوكمان، ويتهم فيها الشعب بالغباء وبأنه الوقود المثالي للآلة السياسيَّة التي تديرها الطغمة الحاكمة. (هنا ينتهى فعل القراءة ويعود الشخص من الجمهور إلى مكانه وتعود الخشبة فارغة).

فإذن، أنا أتخيل ياسر على الخشبة في الفصل الرابع من مسرحيَّة «عدو الشعب» يقول الخطبة الشهيرة للدكتور ستوكمان في وجه الشعب. ولكن ياسر غير موجود. لقد مات بسكتة دماغيَّة في الخمسين من عمره. هذا ما يفعله صناع المسرح الحقيقيون. يموتون. أتخيل نفسي مكان ياسر. معركتي مع السلطة ومع الشعب انتهت بخسارتي، ولكنني لم أمت بعد. ما زال يمكنني الكلام، ومهرجان أفينيون قام بتكليفي بصناعة مسرحيَّة من 30 دقيقة في نسخته الـ 79 التي يحتفل فيها باللغة العربيَّة، فأقرر بدوري أن أحتفل بغياب صناع المسرح، أن أدافع عن حقهم في الإخفاق، أن أفهم خياراتهم في سياقات سياسيَّة وشخصيَّة شديدة العنف والهشاشة.

أحسم أمرى. أنتظر أن ينتهى الشخص/المتفرج من قراءة الفصل الأول ويعود إلى مقعده، وأدخل الخشبة. أجر خلفي حقيبة سفر. أفتحها وأخرج منها مكبر صوت محمولاً. أخرج أيضاً كتاباً



صغيراً مجلداً باللون الأسود. أثبت مكبر الصوت على أحد الكرسيين وأبدأ بسماع صوت ياسر. أمزج بين شخصيَّة بيتر ستوكمان التي أعيد كتابة خطبتها الشهيرة بكلماتي، وبين صوت ياسر الذي أعيد توليده عبر تقنية الذكاء الاصطناعي:

«كنتُ أعلم بأمر تلوث مياه البحر منذ زمن طويل. في الواقع، كلنا كان يعلم بذلك. كلنا كان يعلم بطريقة أو بأخرى أن المصانع المنتشرة على طول الشاطئ تقوم بتلويث مياه البحر. ولكن، ما كنت أعلمه أنا وحدى أن هذا التلوث سيصل عاجلاً أم آجلاً إلى مراكز الاستشفاء، وعلى نحو ما، كنت أنتظر حصول ذلك وأنا مستمر بعملى طبيباً رسمياً لمراكز الاستشفاء، ومستمر بإنفاق معظم نقودي على متع الحياة وعلى استقبال الأصدقاء في بيتي، وهذا ما يعرفه عني الجميع، وهذا ما يبغضه فيّ أخي العمدة».

هنا فـي منفاي، ومـع فقدان قدرتـي على الأمل، بـدأ انهيار وانتظرت. القلعة الأخلاقيَّة التي شيدتها بصبر لسنوات منذ دراستي للمسرح قبل عشرين عاماً. الانهيار، كما البناء، كان بطيئاً وهادئاً. خلال أعوام، انهار معظم قلعتي الأخلاقيَّة، وأصبح باستطاعتي أن أرى صورتي القديمة على الطرف الآخر من جدران القلعة. صورة ذلك

الشاب الذي كنته في دمشق. الشاب الذي أعلن، بمجرد بداية حياته المهنيَّة، أنه فنان مستقل. أضفت عليه الكلمة حماية ما. ولأنه مستقل، فقد استقل في البداية عن الجيل السابق من صناع المسرح، كما سرعان ما استقل عن العمل مع الدولة، متهماً كلاً منهما بالمسؤوليَّة عما وصلت إليه حال المسرح. ولأنه مستقل، فقد حصل على منح إنتاجيَّة من مؤسسات ثقافيَّة إقليميَّة مستقلة مثله، كي يصنع مسرحه المستقل. وبفعل الزمن، تحولت تلك الاستقلاليَّة إلى عزلة تامة استقل خلالها أيضاً عن أبناء جيله، وفضل أن يصنع المسرح بمعزل عنهم. وهذه العزلة، شأنها شأن كل عزلة، تقود صاحبها بهدوء إلى

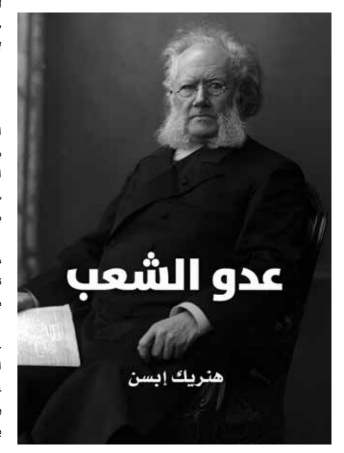
«في الصيف الماضي، بدأت حالات التهاب معوى خفيفة تظهر على زوار المراكز. حينها أيقنتُ أن التلوث قد وصل بالفعل إلى أنابيب المراكز، وبأن الصيف القادم سيكون أشد سوءاً. ودون أن أعلم أحداً، أخذت عينة من المياه وأرسلتها إلى مخبر للتحليل

كنت أرغب أن يؤكد التحليل توقعاتى وأن أوجه بذلك ضربة لمجلس إدارة الحمامات الذي تجاهل منذ سنوات رأيي بوجوب مد الأنابيب بطريقة تحول دون تماسها بمياه البحر. حصل ما أرغب فيه. بدأت حربي ضد رجالات الحكومة واحتشدت خلفي الصحافة

الحرة والطبقة الوسطى، وكنت قريباً جداً من تحقيق انتصار مدوٍّ، ولكن حيلتي الصغيرة هذه لم تصمد طويلاً أمام دهاء الطبقة الحاكمة، التي قلبت الطاولة عليَّ عندما أثارت خوف العامة من التكلفة المرتفعة للإصلاحات، ومن إغلاق الحمامات لسنوات، ومن تشویه سمعتها».

باستطاعتي اليوم أن أتكلم لساعات عن مشاكل النماذج السائدة لدعم الفنون، وضمناً المسرح. بإمكاني انتقاد تغول خطاب المؤسسات الفنيَّة والثقافيَّة على أشكال ومضامين العمل الفني، وكيف أسهمت تلك البني في لا عدالة نظام توزيع الدعم. يمكنني الحديث عن العنف الإداري داخل عدد من المؤسسات الثقافيَّة من خلال تجربتي وتجارب زملاء سابقين. يمكنني أن أقدم عشرات الأمثلة والأرقام والحقائق والقصص الحقيقيَّة، ولكن كلامي لا مصداقيَّة له؛ لأنني أقوله الآن فقط. الآن بعد أن أصبحت خارج «السيستم»! أقوله الآن وأنا أعترف بأننى شخص معزول يفقد عقله بالتدريج.

«عندما انقلب الناس عليَّ رأيت فيهم قطيعاً يسهل تخويفه وتوجيهه من قبل رجالات السياسة. رأيت فيهم الأغلبيَّة المتراصة التي تمتلك القوة، ولكنها لا تمتلك الفضيلة. رأيت فيهم الوقود الذي يغذى الآلة السياسيَّة التي تديرها الطغمة الحاكمة. ولم أحتفظ





برأيي لنفسي، بل حرصت على قوله لعامة الشعب في خطاب شهير حصلت من خلاله وبجدارة على لقب عدو الشعب».

ولكن فقدان الأمل حمل لى معه أيضاً شيئاً من الخفة. مع الانغلاق التام للمستقبل، رأيت الحاضر على نحو أفضل. بت أكثر تسامحاً مع نفسي عندما أسير في مسرحياتي على الخط الفاصل بين نصرة الضحايا واستغلالهم. تخلصت من الإحساس المزيف بالأهميَّة عندما أنتج مسرحيَّة جديدة في المهجر. باتت الجولة المسرحيَّة تكريساً لشرط العزلة الفنيَّة وخسارة الجمهور. ومع هذا الإدراك الحزين صرت أكثر صدقاً مع نفسي. أنا أصنع المسرح لنفسي. أصنع المسرح لأقتل الوقت وأستمتع بصحبة نفسى.

#### أقوى رجل

«هاجمنی الشعب. ضربنی وطاردنی حتی منزلی، ورمی علیً الحجارة. في اليوم التالي، أبلغني مجلس إدارة مراكز الاستشفاء بعزلي من منصبي، وأبلغني صاحب المنزل بضرورة إخلائه. فُصلت ابنتي من عملها وتعرّض أبنائي للتنمر في المدرسة. بدا لي أن كل شيء قد انتهى، وأن رحيلاً سريعاً عن المدينة هو الحل الوحيد. ببساطة لقد أصدر المجتمع حكماً بنفيي!

يزورنى والد زوجتى ويطلب منى أن أتراجع عن أقوالى بأن مصانعه هي ما يلوث مياه البحر، وفي مقابل ذلك سوف يمنح كل ثروته الآن إلى زوجتي، وهي ابنته. وإن لم أفعل ذلك سوف يتبرع بكل ثروته ويحرم منها ابنته وأحفاده.

في اليوم ذاته، ودون حتى أن أخبر زوجتي، سوف أقرر لوحدي حرمانها وحرمان أطفالنا من ثروة جدهم، وسوف أرفض العرض الذي قدمه لي، وسوف أختار أن أبقى في المدينة، وسوف أعلم عائلتي بأننا لن نرحل وسنبقى هنا نقاتل المجتمع من أجل تغييره، وسـوف أنهى المسـرحيَّة بجملة: إن أقوى رجل في العالم هو الذي يقف في الدنيا وحيداً!



شكراً لحسن إصفائكم. كان معكم: عدو الشعب ليس إلا».

يتدفق الصوت غير الحقيقي لياسر من مكبر الصوت المحمول باللغة العربيَّة، أما كلماتي فتخرج من فمي باللغة الفرنسيَّة. جزء من الجمهور سوف يعتقد أن صانع المسرح المنفى، أنا، يقوم بترجمة كلمات صانع المسرح الميت، ياسر، من العربيَّة إلى الفرنسيَّة. هذا الجزء من الجمهور هو الجزء الذي لا يعرف العربيَّة. أما إن كان هناك من الحضور من يعرف اللغتين فسوف يدرك سريعاً أننى لا أترجم كلمات ياسر، بل أقول نصاً مختلفاً كلياً. هكذا تبقى الكلمات العربيَّة عصيَّة على الفهم على الجمهور الفرنسي. جزر من عدم الفهم. مساحة ممتنعة عن الفهم. اللغة بوصفها أداة تمنع التواصل.

#### ارتجاليَّة أوهابو

إلى هنا، أكون قد انتهيت من بناء نموذج مصغر (ماكيت) لمسرحيَّة «ارتجاليَّة أوهايو» على سطح الطاولة الأبيض.

في هذه المسرحيَّة، هناك رجلان. الرجل الأول هو مستمع فقط. هو امتداد للجمهور. الرجل الثاني هو قارئ. هـو امتداد للمؤلف. الرجلان متشابهان إلى درجة كبيرة. الرجل القارئ يقرأ للرجل المستمع حكاية عن رجل وحيد إلا من أشباحه.

«رأيتُ الوجه الحبيب وسمعت الكلمات الصامتة، لا داعي

للرجوع إليه، حتى لو كان بإمكانك ذلك».

هذا ما قاله القارئ للمستمع عندما انتهى من القراءة، ولكنه هذه المرة بقى مكانه ولم يختف مثل المرات السابقة.

بقيا بلا حراك. صامتان. ينظران إلى بعضهما. كأنهما تحولا إلى

من شدة الصمت، قد يظن المرء أن الحياة انعدمت في الخارج. أو ربما لأنهما مستغرفان جداً بما يحصل بينهما. ربما هذا ما منعهما من التقاط أصوات الحياة.

هل يرى هذان الرجلان شيئاً لا يمكننا أن نراه؟ هل هذا الشيء الذي يريانه هو ما يملأ هذا الصمت؟ أم أن هذا الصمت هو مجرد صمت؟ صمت يشبه صمت الهاوية.

> هاوية الوعي. هاوية اللاوعي. هاويتي.

هاوية لا يمكن أن نعرف ما بداخلها.

لم يعد هناك ما يقال. (زمن)

لم يعد هناك ما يقال.



انطلقت مساء يـوم الجمعة (25) يوليو الماضي، في المركز الثقافي بمدينة كلباء، فعاليات النسـخة الثانية عشـرة من «دورة عناصر العرض المسـرحي» التي تنظمها دائرة الثقافة سـنوياً وتهدف إلى اكتشاف المواهب المسرحيَّة وتأهيلها وإبرازها، وذلك بحضور أحمد بورحيمة مدير إدارة المسرح بالدائرة.

### الشارقة: «المسرح»

واستهل افتتاح الدورة بكلمة لمشرفها الفنى الفنان إبراهيم سالم، رحب فيها بالمتدربين الذين كانوا في معظمهم من العناصر الجديدة، مستعرضاً أبرز المحاور التي ستشملها الدورة، التي استمرت حتى نهاية أغسطس الماضي، ودعا المشاركين إلى الاستفادة من الورشات والمحاضرات والمشاهدات التي تتيحها الدورة، وحثهم على المواظبة والالتزام والتفاعل والتعاون، مشيراً إلى أن نخبة

من مدرسي المسرح المتمرسين تشرف على ورشات هذه النسخة من الدورة «التي ساعدت في تعريف وصقل العديد من المواهب المسرحيَّة الإماراتيَّة المبدعة خلال السنوات الماضية». وذكر سالم أن الدورة تمثل فرصة لتعلم أصول وأساسيات الفن المسرحى وفق أحدث مناهج التعليم الفني، وتشكل منصة لهواة هذا الفن للانطلاق في دروب الإبداع.

وتحدث سالم إلى المتدربين عن المراحل والتفاصيل المختلفة لبرنامج الدورة، التي تعد جسر عبور للمشاركة في مهرجان كلباء للمسرحيات القصيرة، الذي ينظم في سبتمبر الجاري.

#### ورشة التمثيل

وبحضور أحمد بورحيمة، انطلقت ورشـة التمثيل مسـاء السبت (26) يوليو الماضي، تحت إشراف الفنان خالد أمين، أستاذ مادتي التمثيل والإخراج بمعهد الفنون المسرحيَّة في الكويت.

وثمن أمين في مستهل حديثه تجربة الدورة التدريبيّة واستمراريتها ونتائجها الملموسة، مشيراً إلى أهميَّة رعاية المواهب الشابة وإتاحة الفرص لها للتعبير عن ملكاتها الإبداعيَّة، وتمكينها من لعب دورها في الساحة.

بعد ذلك، استعرض أمين برنامج ورشته التي استمرت عشرة أيام، مبيناً أنه سيركز على الجوانب التطبيقيَّة، بدءاً من حصص اللياقة الذهنيَّة والبدنيَّة، مروراً بعمل الممثل على طاقته الشــخصيَّة، وتواصله مع نظيره فوق الخشبة، وتفاعله مع مكونات فضاء العرض.

واشتملت الورشة على حصص نظريَّة وعمليَّة متنوعة حول تاريخ التشـخيص، وأدوات الممثل الصوتيَّة والحركيَّة وإمكاناته التعبيريَّة، وعلاقته بالنص وبالشخصيَّة التي يجسدها، ومكونات فضاء العرض، وتفاعله مع الممثلين والمتفرجين.

واختتتمت الورشة مساء يوم الاثنين (04) أغسطس الماضى، في حضور أحمد بورحيمة، مدير إدارة المسرح بالدائرة مدير مهرجان كلباء للمسرحيات القصيرة، وتم تقديم عرض مسرحي مدته (25 دقيقة)، أبرز من خلاله المتدربون الخبرات والتقنيات التمثيليَّة التي

وتكون العرض الذي قُدم في الختام من عدة مشاهد، تنوع فيها عمل المشاركين على الخشبة بين الأداء الفردي والثنائي والجماعي. واعتمدت المشاهد على مونولوجات وحوارات قصيرة كتب بعضها المشاركون أنفسهم في الورشة، واقتبس بعضها الآخر من نصوص مسرحيَّة عالميَّة، وهدفت تلك المشاهد إلى إبراز قدرات المتدربين في حفظ النصوص، وفهم أدوارهم، وتناغم حركتهم على المسرح مع المواقف الدراميَّة.



وعبر خالد أمين عن سعادته بالإشراف على الورشة، وأشاد بتجربة مهرجان كلباء للمسرحيات القصيرة، وبفكرة دورة عناصر العرض المسرحي التي تعد «أهم منصة لتأهيل وبروز المواهب المسرحيَّة في المنطقة»، وامتدح حماس وشغف المتدربين ومشاركتهم الفاعلة، فيما ثمن أحمد بورحيمة جهود مشرف الورشة، وشكره على حضوره وقدم له شهادة تقديريَّة، كما قدم شهادات المشاركة للمتدربين.

#### التعبير الجسدي

وتواصلت مساء الثلاثاء (5) أغسطس الماضي فعاليات النسخة الثانية عشرة من دورة عناصر العرض المسرحي في المركز الثقافي بمدينة كلباء، حيث قدم الفنان السوري إبراهيم عون محاضرة أدائيَّة بعنوان «التعبير الجسدي» استعرض من خلالها دور جسد الممثل، بحركاته وإشاراته وإيماءاته، في إبراز جماليات العرض المسرحي، وإثراء أبعاده البصريَّة والدراميَّة.

وتضمنت المحاضرة جانباً نظرياً تطرق فيه المحاضر إلى مفهوم التعبير الحركي في السياق المسرحي، والتطورات التي شهدها هذا النوع من الأداء عبر التاريخ. كما تحدث للمتدربين عن أساسيات تعلم التعبيرات الحركيَّة والتدرب عليها، مع التركيز على منهج الواقعيَّة النفسيَّة.



وفي الجزء العملي، شارك المحاضر والمتدربون في إعداد لوحات أدائيَّة قصيرة مستوحاة من مواقف حياتيَّة، هدفت هذه اللوحات إلى تجسيد فاعليَّة التعبير الحركي في إثراء المنظر المسرحي ومرونته في نقل رسالة العرض، وتأثيره المباشر على

وفي الختام، قدمت علياء الزعابي المنسقة العامة لمهرجان كلباء للمسرحيات القصيرة، شهادة تقديريَّة للفنان إبراهيم عون، وشكرته على المحاضرة القيّمة.

#### ورشة السينوغرافيا

وانطلقت مساء يوم الأربعاء (6) أغسطس الماضي، في المركز الثقافي بمدينة كلباء، ورشة السينوغرافيا المسرحيَّة بإشراف السينوغراف المغربي عبدالمجيد الهواس، استهلت فعالياتها بحصة نظريَّة قدم خلالها الهواس لمحة تاريخيَّة عن مفهوم السينوغرافيا، ودورها في صياغة المشهد المسرحي، مستعرضاً أبرز اتجاهاتها

وأكد الهواس أن السينوغرافيا في المسرح الحديث لم تعد تقتصر على تصميم الديكور والأزياء، بل أصبحت جزءاً أساسياً من بنية العرض المسرحي، وأوضح أنها «تشكل الوعاء الذي يستوعب المنجـز الدرامي من خلال تنظيم العلاقة بين الممثل والمتلقي عبر الوظيفة الدراماتورجيَّة للمكان».



وأشار إلى أن السينوغرافيا المعاصرة تضم مجموعة واسعة من المكونات التي تتفاعل معاً لخلق تجربة مسرحيَّة متكاملة، مثل الأجسام، والمجسمات، والستائر، والأضواء، والألوان، والمؤثرات الصوتيَّة والبصريَّة، وبين أن هذه المكونات «توظف إما بالطرق التقليديَّة أو من خلال التقنيات الرقميَّة الحديثة»، كما أكد أن المفهوم الجديد للسينوغرافيا يهتم بكيفيَّة تفاعل هذه المكونات مع الجمهور على المستوى الوجداني لإحداث الأثر المطلوب.

وبين الهواس أن الورشة تسعى لاستكشاف الطريقة التي تتفاعل بها العناصر السينوغرافيَّة لإنتاج المعنى، ولتشكل «شعريَّة عرض مسرحي متكامل»، وأشار إلى أن السينوغراف اليوم يعد «المخرج

كما قدم الهواس للمشاركين شرحاً عملياً حول كيفيَّة وضع الخطط والرسومات الأوليَّة لتصميم الصورة السينوغرافيَّة بناءً على نص العرض المسرحي، وبالتنسيق مع المخرج وبقيَّة فريق العمل.





#### التقنيات المسرحيّة

وتواصلت مساء السبت (16 أغسطس) فعاليات دورة عناصر العرض المسرحي الثانية عشرة، بمحاضرة عنوانها «التقنيات المسرحيَّة» قدمها الفنان الإماراتي ماجد المعيني، واستهلت بعرض مقطع من المسرحيَّة الغنائيَّة الشهيرة في برودواي «فروزن» التي تميزت بمؤثراتها الصوتيَّة والضوئيَّة المبتكرة. ودعا المعيني المشاركين إلى تحديد أبرز التأثيرات البصريَّة والسمعيَّة، ثم حلل جانباً من المزايا التقنيَّة في العمل.

وذكر المعينى أهميَّة أن يتحلى المشتغلون في مجال التقنيات المسرحيَّة الاحترافيَّة بالبساطة، داعياً إلى تجنب التعقيدات غير الضروريَّة، وفي هذا السياق تحدث عن التطورات النوعيَّة التي



#### اختتام

واختتمت الورشة مساء الجمعة (15 أغسطس) في المركز الثقافي بمدينة كلباء، وذلك في حضور علياء الزعابي المنسقة العامة لمهرجان كلباء للمسرحيات القصيرة، واشتمل حفل الختام على معرض لتصاميم سينوغرافيَّة أعدها المشاركون، طبقوا من خلالها المعارف والخبرات التي اكتسبوها في الورشة، ومثّلت النماذج المعروضة مجموعة من التوجهات الجماليَّة والفكريَّة التي تميز المدارس المسرحيَّة، مثل الواقعيَّة النفسيَّة والوجوديَّة، وذلك في إطار فلسفة المهرجان الذي يشجع منتسبيه على الإبداع والابتكار في إعداد مناظر عروضهم.

وضمت القطع المعروضة مجسمات ديكوريَّة صُممت بمواد مختلفة منها الأقمشة، والكرتون المقوى، والبلاستيك، وعكست هذه المجسمات الأفكار الأساسيَّة والحقب الثقافيَّة لمضامين نصوص مسرحيَّة من التراث العالمي، منها: «امرأة بلا أهميَّة» لأوسكار وايلد، و «الراحل العزيز» لستانلي هوغتون، و «قطة تحت المطر» لإرنست همنغواي، و «لا مفر» لجان بول سارتر، و «كأنها ألاسكا» لهارولد بنتر، وغيرها.

وكانت الورشــة، قد تضمنت مجموعــة متنوعة من المحاضرات النظريَّة والتدريبات التطبيقيَّة، بالإضافة إلى مشاهدات لمواد فيلميَّة لنماذج سينوغرافيَّة من اتجاهات مسرحيَّة متنوعة.

وأعرب عبدالمجيد الهواس عن سعادته بتدريب المشاركين، وأثنى على تفاعلهم مع حصص الورشة وحرصهم على التعلم، وقال: «تجربة مهرجان كلباء للمسرحيات القصيرة والبرنامج التدريبي الذي يسبقه، بكل الإمكانات المتاحة، تعبر عن مشروع تعليمي حقيقي واهتمام فائق بهذه المواهب الفنيَّة الواعدة».

وشكرت علياء الزعابي مشرف الورشة على جهوده، وقدمت له شهادة تقديريَّة، كما تسلُّم المتدربون شهادات المشاركة في الورشة.



أحدثتها الثورة التكنولوجيَّة في هذا المجال، حيث أتاحت برامج ووسائط متعددة أسهمت في تيسير العمل وزادت من جودة العروض

وقام المعيني بتقسيم الحضور إلى مجموعتين لخوض تجربة عمليَّة، استخدموا فيها برامج متخصصة في الإنتاج المسرحي، كان من أبرز هذه البرامج (CAPTURE)، الذي صُمم لمحاكاة الإضاءة المسرحيَّة وتصميمها، وشرح كيف يساعد البرنامج مصممي الإضاءة على إنجاز خططهم بسرعة ودقة، حيث يمكنهم إنشاء نموذج افتراضي لتصميمهم، واختبار الخيارات المتاحة قبل تطبيقها على خشبة المسرح بسهولة وبتكلفة أقل.

كما تطرق المحاضر إلى برنامج (QLAB)، المعروف بقدرته على التحكم في المؤثرات الصوتيَّة، وأشار إلى أنه يمنح مصمم الصوت القدرة على التحكم الكامل في جودة الصوت ومداه مرحلتي التخطيط والتنفيذ. المكاني، بالإضافة إلى إمكانيَّة مزجه مع مجموعة واسعة من

> في ختام المحاضرة، أكد المعيني أهميَّة مواكبة التطورات التقنيَّة في المسرح، مجدداً التأكيد على أن البساطة هي مفتاح إنجاز تجربة مسرحيَّة ناجحة ومؤثرة.



وقامت علياء الزعابى منسقة مهرجان كلباء للمسرحيات القصيرة بتكريم الفنان ماجد المعيني وقدمت له شهادة تقديريَّة تثميناً لإسهاماته القيمة التي شاركها مع المتدربين.

#### الإخراج المسرحي

تواصلت مساء الأحد (17) أغسطس فعاليات دورة عناصر العرض المسرحي ، حيث افتتحت ورشة الإخراج المسرحي.

الورشة التي يشرف عليها المخرج المصري الدكتور جمال ياقوت استهلت بمحاضرة نظرية تطرق فيها ياقوت إلى مفهوم الإخراج المسرحي، ومسار تطوره التاريخي، وأبرز توجهاته ومستجداته في الوقت الراهن.

ثم تحدث عن المراحل الأساسية لعملية الإخراج، والتي تتضمن

وقال المحاضر إن المخرج يعمل في المرحلة الأولى (التخطيط) على تخيل الصورة العامة للعرض، وتحديد أدوار الممثلين.

وأضاف ياقوت أن المرحلة الثانية (التنفيذ) تتضمن عمل المخرج ميدانيًا مع فريقـه للتأكد من تكامل كافة المتطلبات الفنية

كما أوضح أنه في الجزء التطبيقي من الورشة، سيعمل كل متدرب على إنجاز مشروع إخراجي جاهز على الورق، يمثل خطوة أولى نحو تحويله إلى واقع من خلال بدء التدريبات الفعلية وتجهيز العناصر المادية مثل الديكورات والأزياء.

وفي أولى الحصص التدريبية، شرح ياقوت للمتدربين كيفية تعامل المخرج مع النص المسرحي، مستخدمًا نموذجًا نصيًا أعده دراماتورجيًا لإظهار الفرق بين النص الأصلي والنص المعدّ دراماتورجيًا. وخلال أيام الورشة، سيقوم المتدربون بإعادة كتابة أحد النصوص المسرحية ليتوافق مع رؤاهم وإمكاناتهم

واستمرت الورشة حتى السادس والعشرين من الشهر الماضي.









ما إن بدأت عروض مسرحيَّة «بيت برناردا ألبا» لفيديريكو غارثيا لوركا على خشبة مسرح مدينة غوتنبريغ السـويديَّة، في ختام موسـم ربيع العام الجاري؛ حتى توالت الكتابات النقديَّة عنها. سـرعان ما أصبحت هذه المسرحيَّة واحدة من أكثر التجارب المسرحيَّة السويديَّة إثارة للنقاش خلال هذا العام، وأعادت مخرجتها نورا نيلسون إلى دائرة الاهتمام.

### كريم رشيد كاتب ومخرج من السويد

حققت نيلسون شهرة واسعة بفضل أسلوبها الإخراجي المبتكر في عروض المسرح الدرامي والموسيقي، واجتهدت في تقديم العديد من الأعمال بقراءات ومفاهيم نسويَّة. سبق أن أخرجت مسرحيَّة «لوليتا» لإدوارد ألبي، وأوبرا «سندريلا» لروسيني، في ستوكهولم عام 2023، ومسرحيَّة «أورلاندو» في المسرح الملكي. وفي نوفمبر 2024، أصبحت أول من يحصل على جائزة «كلايس فيلبوم» التي

### سكون

في «بيت الأم برناردا ألبا»، يقبع سكون مشحون يملأ الفضاء بالترقب والحذر والانفعال، وحياة تغلى بالرغبة والشوق. بنات «الأم» الخمس محتجزات في منزلهن، وأرواحهن محتجزة في أجسادهن، ولا يردن شيئاً أكثر من مغادرة المنزل. قدمت المخرجة نسخة مثيرة للإعجاب من مسرحيَّة لوركا الكلاسيكيَّة بأسلوب أنثوى، وشكلتها بألوان حلوى «كراميل» ثم أضفت عليها طعماً مراً. يمكن

النظر إلى هذه المسرحيَّة، التي كُتبت في ثلاثينيات القرن العشرين في إسبانيا، على أنها قصة عن البنية الفاشيَّة للمجتمع. وفي إطار هذا التأويل، يتم فحص التاريخ من وجهات نظر جديدة تركز على الصلة بين القوة والأنوثة.

تتفرد المسرحيَّة بقصتها وبنيتها الحكائيَّة المتميزة، لكونها تضم مجموعة كبيرة من الشخصيات النسائيَّة مع غياب فيزيائي مقصود للرجل. وتذكرنا سلطة الأم الضاغطة بمفهوم «Panopticon البانوبتيكون»، أو السجن الذي لا يظهر فيه حراس للسجناء، مما يخلق رهاباً داخلياً يجعل الرقابة الذاتيَّة هي المسيطرة على السجناء، تتجلى تلك الفكرة بقوة في «منزل برناردا ألبا»، وتعكس صورة رهابنا الداخلي وحجم الهيمنة الخارجيَّة على أذهاننا، فتضعنا أمام تساؤل درامي: كيف نستوعب تلك الهيمنة والمطالب المفروضة علينا، وماذا يحدث عندما نتمرد ضدها؟

يمكن وصف ما صنعته المخرجة نورا نيلسون ومصممة الديكور جوليا برزيدمويسكا بأنه عبارة عن جحيم أرجواني. فبرغم أن لعبة السلطة الخانقة بين النساء المحبوسات داخل المنزل تُشكّل جوهر الدراما، فإن الصورة التي يبثها التشكيل السينوغرافي للعرض، هي صورة السـجن الأنيق المتلألئ باللون الأرجواني. تُعزز هذه الصورة

الهيمنة الطاغية التي تبثها شخصيَّة الأم، وأدتها ببراعة مارى ريتشاردسون، مجسدةً سلطة النظام البطريركي المتحصن بمتاريس التقاليد الاجتماعيَّة الثقيلة. فقد برعت الممثلة في إظهار سلطة الشخصيَّة في كل تفاصيل المكان، حتى عندما لم تكن حاضرة، وأضفت إحساساً صادقاً بأنها أيضاً من أكثر المؤمنين والمدافعين عن تلك التقاليد والأعراف، وأنها مستعدة للتضحية بكل ما لديها، سواء أكان ذلك نفسها أم بناتها، لضمان ديمومة تلك المنظومة

عمدت مصممة السينوغرافيا إلى تشكيل فضاء المسرح الواسع والمفتوح إلى مثلث أرجواني يشبه لون البرقوق. وضعت مرآة بيضاويَّة مقعرة ضخمة غطت سقف الخشبة، تنعكس فيها هموم النساء وانفعالاتهن وتطلعاتهن ومشاعرهن اللاهبة التى تمور في المكان. هذه المشاعر تصطدم بجدران العزلة، فتتصاعد إلى الأعلى لتنعكس في مرآة قدرهن الذي يفرض عليهن هيمنته الطاغية.

### دراما بصرية

لم تكتف مصممة السينوغرافيا بصناعة صورة تجريديَّة لمكان الحدث، بل عمدت إلى إنشاء تشكيل بصرى متكامل يعيد سرد القصة بأبجديَّة مختلفة. إنه مكان يحيط بالشخصيات، لكن ظلاله تتسلل إلى دواخلها لتقبع هناك، مما يؤجج الصراع بين المكان والشخصيات، ذلك الصراع بين المكان الذي نحن فيه والمكان الذي في داخلنا. استخدمت المصممة عمق المسرح بالكامل لخلق طبقات مكانيّة وزمانيَّة داخل المشهد الواحد، وجعلت الجزء الخلفي من المسرح

غارفاً في ظلام وعتمة موحشة، وكأنه الهاوية التي تختفي فيها الشخصيات عند مغادرتها الأقسام الأماميَّة من المنصة، فتتوارى وتُمحى من المنظر، يشيعها صمت أو موسيقى مؤثرة، وتقودها إلى الغياب، والنفي، والعزلة، وربما الموت.

أما المرآة البيضاويَّة العملاقة في سقف المسرح فقد كانت فضاء الرؤية المزدوجة، حيث نرى فيها ما يحدث على الخشبة منعكساً من الأعلى، ليعمق الإحساس بالرقابة الصارمة والقدريَّة التي لا خلاص من هيمنتها، لكنها في الوقت ذاته توحى بغطرسة السلطة المنفصلة عن الحياة ووجودها المهدد بالانهيار. فيما كانت أرضيَّة المسرح تشبه مثلثاً بلون برقوقى داكن يضيق تدريجياً على الشخصيات، وكأنها «قطعة كيك» بلون أرجواني.

وهـو اختيار جرىء وذكى ينأى بعيـداً عن الصورة النمطيَّة التي ظهرت بها المسرحيَّة في عروض مبكرة طغت فيها الألوان القاتمة والأجواء المعتمة، وساد اللون الأسود الكئيب المناظر والأزياء. فاللون الأرجواني بما يحمله من معان ومؤثرات نفسيَّة، يرتبط غالباً بالرفاهيَّة، والنبل، والقوة، والطموح، كما أنه يمثل الاستقلال، والفخر، والسلام، والغموض، والسحر. وهكذا تتحد الثنائيات المتضادة بين شكل المكان ولونه، مما جعلنا نشعر بأن الشخصيات محاصرة داخل فضاء مغلق خانق يشبه الزنزانة، أكثر من كونه منزلاً يوحى بالكآبة والأسر والرغبة المكبوتة. غير أن اللون الأرجواني بتنوعاته المختلفة، كان يثير فينا انطباعات ومشاعر متناقضة، تجسد الصراع بين المكان والمكين، فالمسرح هنا ليس فضاءً مفتوحاً، بل زنزانة نفسيَّة، ويضعنا أمام معادلة صادمة يكون فيها القمع مغلفاً بالجمال والأناقة.

#### صراعات

تجوب ثنايا هذا المكان المركب الخانق نساء محتجزات، حُكم عليهن بفترة حداد تستمر ثماني سنوات، تكريماً لوالدهن الراحل. تـوكل إليهن مهمة واحدة فقط هي تطريز جهاز زفافهن اسـتعداداً لفرح مؤجل. «هكذا تكون المرأة» وفق قرار الأم برناردا. لكن قرارها الصارم لا يمكن له أن يوقف تيار الرغبة العارمة نحو الحياة والخصوبة، الذي يمور هائجاً في غرفة الفتيات، حيث تتصاعد مشاعر الإحباط، وتُدهن الشفاه بقوة بأحمر شفاه فاقع، ويُعاد تشكيل وضعيات الاستلقاء والجلوس مراراً، وتتكرر حركات الجسد اليوميَّة الرتيبة، حيث تخوض بنات برناردا الخمس صراعاً غير متكافئ ضد فكر نسوى قديم، يحاول فرض ديمومته على الأجيال الشابة. وهذا ما أبدعت فيه مصممة الحركة الكوريغراف ليديا فوس، بخلق معاناة راقصة ومنسقة بإتقان، تناغمت مع ما أضافه التصميم الضوئى لـ صوفى يينينغ من طاقة إيحائيَّة ملهمة على العمل المسرحي.

وفي واحدة من أكثر المفردات المكانيَّة فاعليَّة، تظهر صناديق «جهاز العرس» لتعزز تلك الرمزيَّة البصريَّة المقصودة، التي تشير

إلى الخصوبة المعطلة، والـزواج الذي لا يتحقق، والقمع، والانتظار الطويل لحياة مؤجلة. كما أن بقاء تلك الصناديق الثقيلة في المكان، يجسد عبء التقاليد الصارمة التي تثقل كاهل المرأة، إذ لم تكن تلك الصناديق التي تحملها البنات في صمت ملحقات فرح وزينة، بل تجسيد عياني لأرواح النساء الهائمة وأجسادهن المنغلقة على عذاباتهن الداخليَّة، ومستودعات يقبع فيها الحلم ويتخمر ويتجذر فيها الانتظار ويطول.

يلامس العرض موضوعات كانت ولا تزال قائمة في عدد كبير من المجتمعات الشرقيَّة والغربيَّة، وخصوصاً تلك التي تسعى للعثور على توافقات ممكنة بين المعايير المتناقضة التي يحتكم لها النظام العائلي، وتلك التي تفرضها سلطة المجتمع الرأسمالي الذي تتحكم به مؤسسات تشجع على الفردانيَّة.

وكـذا الحال مع ثنائيَّـة الغياب والحضور لشخصيَّة الرجل في العرض، فالرجال غائبون جسدياً، لكنهم يملكون سلطة حاسمة. ويتمثل ذلك بشخصيَّة الخطيب الغامض لأخت البنات الكبرى، «بيبي إل رومانو»، الذي لا يظهر أبداً، لكنه يصبح محوراً لكل توتر مكبوت.



يمكن أن نعد تصميم جوليا برزيدمويسكا للسينوغرافيا واحداً من أقوى الجوانب البصريَّة في العرض، إذ خلق التصميم البسيط شعوراً بالتقييد والسيطرة، مع سيادة شبه مطلقة للأشكال التجريديَّة المصنوعة من مواد صلبة وأسطح لامعة، أضفت على المكان إحساساً بالبرودة والعزلة.





قدمت المخرجة نورا نيلسون قراءة بصريَّة ونفسيَّة معمقة لنص لوركا، ووعياً كبيراً بطبيعة الشخصيات، تجسد ذلك في الإيقاع البصرى والحركى: حيث استخدمت حركات جسديَّة متكررة، كالرقص في وضعيات الجلوس، وحركات البنات الروتينيَّة اليوميَّة لتجسيد حالة السأم والرتابة المفروضة على النساء، ليعكس كيف يمكن للقهر النفسي تحويل الجسد نفسه إلى ساحة للصراع، ومستودع للقنوط والإحباط. يتجلى ذلك في التصميم الحركي الكوريغرافي، وكذلك في الإيقاع الحركي البطيء والتكراري. فالبنات يعدن الحركات ذاتها، والرقصات المملة ذاتها، والتزيين العبثى ذاته مرات عديدة، وتلمع عيونهن بالنظرات المكبوتة خلف النوافذ في كل مرة. حتى في غياب برناردا، تبقى هيبة السلطة حاضرة، تتجلى في الصمت، في الانضباط، وفي الحدود التي يمنع تجاوزها. لقد كان العرض بأكمله أشبه ما يمكن برقصة معركة ضد سلطة قمعيَّة، حيث تحكى كل حركة وإيماءة عن حالات الغضب، وجنون الرغبة والشغف في مواجهة سلطة الأم برناردا، التي طغى حضورها المستمر الطاغي على المكان، تنفث قسوة وصرامة من خلال حركات جسدها المتشددة المستقيمة والصلدة، كما لو أنها قائد عسكرى في ميدان المعركة. فيما تباينت حركات البنات وفقاً لشخصياتهن، بين الصبيَّة المتمردة «أدلا» ذات التعبيرات الجسديَّة الانفجاريَّة، ومارتيريو الأكثر تحفظاً وخجلاً؛ فقد أنشأت المخرجة بالتعاون مع مصممة الكوريغراف هرميَّـة واضحة في أنماط الحركـة وإيقاعاتها تعكس السيطرة الاجتماعيَّة التي تفرضها برناردا، كما منحت أهميَّة كبيرة للصمت والفواصل الزمنيَّة، حيث تكون الحوارات مشحونة بمشاعر غير معلنة تحمل الإحباط والخوف والاشتياق، وتمنح هذه اللحظات فرصة للغة الجسد أن تشغل حيزاً أوسع في الأداء التمثيلي، مما جعل الفواصل بين الكلمات عناصر دراميَّة ذات مغزى.





### ختام

حین تکسر برناردا (الممثلة ماری ریتشاردسون) تلك الجدران، وتلتفت إلى الجمهور وتطلب منه التواطؤ في الكذبة التي اصطنعتها. هنا لا يعود الجمهور مجرد مشاهد، بل يصبح شريكاً في إعادة إنتاج والاستقلال والشغف، وسط عالم مغطى بالخنوع والحزن. منظومــة القمع، وتتحــول التجربة من دراما شـخصيَّة فردانيَّة إلى إشكاليَّة اجتماعيَّة كبرى.



يستثمر العرض بقصديَّة واضحة عدداً من التعبيرات الجسديَّة وفي نهاية المسرحيَّة، تصل حالة الغضب والاحتقان إلى أقصاها والحركيَّة النسائيَّة، ويضعها في إطار السيطرة من ناحية الأم، والمقاومة من ناحية البنات، كما هي الحال في الظهور اللافت للصبيَّة «أدلا» مرتدية الفستان الأحمر، رمزاً نسوياً قوياً للحريَّة وفي واحد من الملامح الإخراجيَّة اللافتة، تستخدم المخرجة

مشاهد الحلم التي تتماهى فيها الحدود بين الفانتازيا وواقع التجربة الذاتيَّة، كما هي الحال في مونولوجات برناردا الداخليَّة و«فانتازياتها» المضطربة التي تظهر من خلال الإضاءة والصوت، مما يعزز التفاعل المزدوج للواقع الشعري والدرامي. وعلى المنوال ذاته، تمزج الموسيقى التي ألفها دان أندرسون خصيصاً لهذا العرض، بين ألحان إسبانيَّة تقليديَّة، ونغمات إلكترونيَّة حديثة، لتعكس الطبيعة المزدوجة للعرض - الجمع بين الخالد والمعاصر، التقليدي والثوري. كما اتسمت الأزياء التي قامت بها لينا ليندغرين بطابع التصميم أحادي اللون، مع استثناء الفستان الأحمر الذي يبرز بقوة متفرداً. فقد كانت الأزياء ضيقة ورسميَّة لتعزيز انطباع السيطرة الاجتماعيَّة والتقييد، وتمييز كل شخصيَّة داخل إطار اجتماعي ونفسي.

كل شيء في هذا العرض يعمل على تجسيد ثنائيَّة متنافرة تجمع بين القمع والجمال في آن واحد، وتقودنا إلى مواجهة ســؤال وجودي حاسم: من نحن في علاقتنا بالسلطة? ضحايا؟ مقاومون؟ أم متواطئون؟

# النورس يحلق بطلبة الدفعة العاشرة من مدرسة الممثل التونسية

احتفى المسرح الوطني التونسي، أخيراً، بتخرج الدفعة العاشرة من طلبة مدرسة الممثل التابعة للمدرسة التطبيقيَّة للحرف المسـرحيَّة، وذلك على خشبة قاعة الفن الرابع، حيث تزاحم عشاق المسرح ليشهدوا عرض تخرج الطلبة، الذي اسـتند على نص «النورس» لأنطون تشـيخوف، وأشـرف عليه معز المرابط مدير المسرح الوطني التونسي.



### تونس: عواطف السويدي كاتبة وإعلامية من تونس

وتوفر المدرسة التطبيقيَّة للحرف المسرحيَّة - «مدرسة الممثل» - تدريباً يشرف عليه أساتذة مختصون ومحترفون من عبر الاشتغال على نص مسرحي يعدّ من أبرز الأعمال في ذوى الخبرة، ويشمل دروساً نظريَّة، وورشات تطبيقيَّة، ومختبرات تاريخ الأدب المسرحي العالمي. تدريبيَّة، و «مستر كلاس»، ومشاريع فنيَّة فرديَّة وجماعيَّة.

> ويستمر المسار التكويني سنتين، وبمعدل 37 ساعة في الأسبوع، ويتحصل المتدربون بعد اجتيازهم المرحلة الأخيرة من التكوين على شهادة تقني سام (BTS) في اختصاص «فن الممثل»، تخول لهم الحصول على بطاقة الاحتراف المهنى.

ويعد عرض «النورس» الذي قدم مطلع الشهر الماضي، تتويجاً لمسار تكويني امتد أشهر، تلقّى فيه الطلبة تكويناً معمّقاً في الأداء الدرامي، وتقنيات التمثيل، والتفاعل الجماعي على الركح، ليُكلِّل بتجربة تطبيقيَّة تمزج بين النظريَّة والممارسة،

وتفاعل الجمهور مع أداء الممثلين الذين بذلوا مجهوداً لافتاً على الركح، حيث تقمص 11 ممثلاً الشخصيات الدراميَّة التى يتميز بها هذا النص، الذي قدم مع الاحتفاظ بروحه، مع إسقاطه في السياق المحلي، حيث تكلم باللهجة التونسيَّة





وجاء اختيار «النورس» لما يحمله النص من عمق نفسي، وتوترات داخليَّة، وأسـئلة مهمة حول الفن والحـب والمجايلة، وهو يوفّر مادة غنيَّة لصقل مهارات الممثل الشاب وتدريبه على تجسيد الانفعالات الدقيقة والبناء النفسى المعقّد للشخصيات.

وعمل الفنان معز مرابط على تأطير الطلبة في ورشات مكثفة طيلة الأشهر الماضية، مركّزاً على تمارين الجسد والصوت والإلقاء، إلى جانب تفكيك النص وتبيئته دون أن يفقد طابعه العالمي.

ويعد «النورس» من أبرز الأعمال المسرحيَّة في الأدب العالمي، وقد كُتب سنة 1895 وعُرض لأول مرة سنة 1896، وتدور أحداثه حول العلاقات المعقدة بين مجموعة من الفنانين والمثقفين، تدفعهم الرغبة في الحب والاعتراف الفني، بينما يواجهون صراعات داخليَّة: بين الجيلين القديم والجديد، بين الشهرة والموهبة، بين

وتنطلق المسرحيَّة بحوار بين مجموعة من الممثلين أثناء تحضيرهم لتقديم عمل مسرحي، حيث يعبر الكاتب الشاب «كوستيا» عن تخوفه من العرض الذي سيقدمه بعنوان «ظلال البحيرة».. وتجلس بقيَّة الشخصيات لمتابعة العرض. ثم تتواتر المشاهد تباعاً لتبين الصراعات المختلفة بين الشخصيات.

ويتحدث «تريبلوف» الكاتب الشاب عن علاقته الباردة بوالدته الممثلة الشهيرة «اركادينا»، ويعكس هذا الحوار دراما نفسيَّة تدور في ضيعة ريفيَّة روسيَّة، وتتحول في النسخة التونسيَّة الى منزل عائلة «اركادينا»، حيث تتقاطع مصائر مجموعة من الشخصيات التي تبحث عن الحب، والاعتراف، والمعنى... كما يطرح العمل علاقات الحب المتعشرة بين «تريبلوف» و«نينا» الفتاة الحالمة التي تنجذب لاحقاً إلى الكاتب تريجورين، وبين «ماشا» التي

تعانى ألم الحب من طرف واحد، ولا تتمكن من تحقيق أحلامها مع «تريبلوف».

بين الفشل الفني والخذلان العاطفي، تتدهور حالة تريبلوف/ نينا، إلى أن ينهى حياته. أما «نينا»، فبعد تجربة مريرة، تعود مؤمنة برسالة الفن برغم الألم.



### تحديات وتجارب

وقد توزّع الأداء في هذا العرض الجماعي على أحد عشر ممثلاً وممثلة من خريجي الدفعة العاشرة، وهم: إسكندر الهنتاتي، سامي فاخت، هاجر الزايدي، نبراس خلف الله، زينب هنانة، مريم بوقفة، فاطمة قوطالي، عزيز الناوي، فاطمة بالنور، غادة الجبالي، ومحمد العبيدي. وهو جيل شاب يخطو بثبات نحو عوالم الركح، متسلَّحاً بما تلقّاه من معرفة مسرحيَّة أكاديميَّة وتجربة فنيَّة حيَّة.

وقد حرص الفريق، في هذا المشروع، على الاشتغال الجماعي المتناغم، على نحو جعل من العرض تجربة فنيَّة جماعيَّة متكاملة تعكس روح الفريق، وتبرز قيمة التكوين الجماعي، وهي من ركائز فلسفة «مدرسة الممثل».

الممثلة هاجر الزايدي التي جسدت شخصيَّة «أركادينا»، قالت لـ«المسـرح»، إن التجربـة كانت صعبة وممتعة فـى آن، وأوضحت أن التحضير للشخصيَّة استند على تقنية «البروفايل» التي تعلَّمتها في مدرسة فن الممثل، وتقوم على التقمص العميق للشخصيَّة من خلال القراءة المتعمقة، ومتابعة المسرحيات، والاطلاع على أعمال مسرحيين روس. وأضافت أنها قضت أشهراً في التمارين المركزة مع زملائها، معربة عن أملها في أن تكون قد نجحت في تحدى هذه الشخصيَّة المعقدة.



بدوره، أشار الممثل إسكندر الهنتاتي، الذي أدّى دور «تريبلوف»، إلى أن فترة التحضير كانت مكثفة للغاية، حيث استمرت التمارين أحياناً لأكثر من 14 ساعة يومياً، في إطار ورشات تدريب استمرت لعامين كاملين. وشرح أن مسرحيَّة «النورس»، تعالج موضوعات مثل أزمة الفنان، والعلاقات بين الأجيال، والصراعات الداخليَّة التي يمر بها الشاب الطموح «تريبلوف» الذي يواجه الإحباط وقلة التشجيع. وعبّ ر الهنتاتي عن تفاؤله بأن العرض قد يتحول إلى إنتاج محترف بعد عرضـه الأول، بخاصة مع تفاعل الجمهور الإيجابي وأداء فريق العمل المكوّن من 11 عنصراً.





أما الممثلة فاطمة قوطالي، التي أدّت دور «ماشا»، فسردت تفاصيل الشخصيَّة الشابة الحزينة التي تعيش في ظل حزن عميق، وترتدي الأسود تعبيراً عن أملها في أن تحظى بحب «تريبلوف»، الشاعر والكاتب الذي يشاطرها المشاعر لكنه لا يلتقى بها. وأشارت إلى أن الممثلين حافظوا على روح النص الأصلى الذي يمزج بين التراجيديا والكوميديا، مع إدخال لمسات تونسيَّة في النص الجديد، لتعكس حقيقة أن الحياة لا تسير دائماً وفقاً لما يرغب الإنسان.

### مشروع تكويني

من جانبه أكد معز المرابط، المؤطر الفني للعمل ومدير المسرح الوطنى التونسي، في حديثه إلى «المسرح»، أن مشروع مسرحيَّة «النورس» هو ثمرة الدورة التكوينيَّة للدفعة العاشرة في دورة «فن الممثل». ووصف المرابط هذا العمل بالمغامرة الفنيَّة التي تمكّن الممثلين من العودة إلى نصوص كلاسيكيَّة عميقة، مشيراً إلى أن التعامل مع نصوص أنطون تشيخوف يشكل تحدياً دراماتورجياً مهماً، بخاصة مع ضرورة تكييف النص الروسي الأصلي مع السياق الثقافي التونسي.



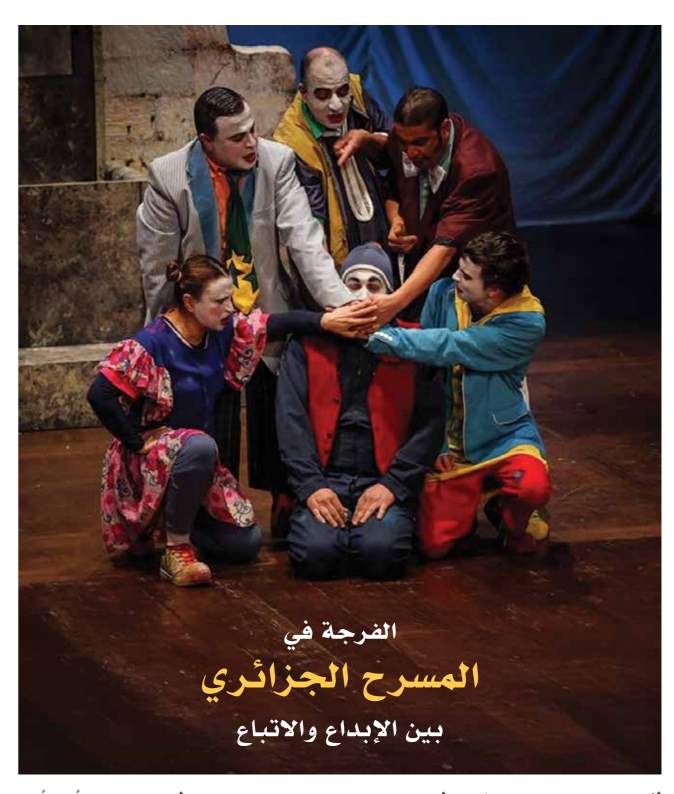


وأضاف أن النص يحمل أبعاداً كونيَّة مشابهة لنصوص شكسبير وموليير، التي يمكن لكل بلد توظيفها وتطويعها بما يتناسب مع خصوصيات الثقافيَّة. وأشاد بأداء الممثلين، مؤكَّداً أن التكوين في المسرح الوطني يركز على عناصر عدة، مثل التعبير الجسدي، والإضاءة، والديناميكيَّة الجماعيَّة، مشيراً إلى نجاح الفريق المكون من 11 ممثلاً في خلق طاقة إيجابيَّة نقلت العمل بفاعليَّة إلى الجمهور.

وأوضح أن مدرسة الممثل تتجدّد سنوياً تحت إشراف أسماء بارزة في المسرح التونسي، مشيراً إلى أن الدفعة السابقة أشرف عليها سعد بن عبدالله.

كما أكد المرابط أن الموضوعات التي تناولتها المسرحيَّة تمّت معالجتها بتقنيات جماليَّة حديثة تلامس الواقع الفني في تونس، معرباً عن أمله في أن يتحول مشروع التخرج إلى إنتاج احترافي. وأشار إلى مبادرات المسرح الوطنى لدعم المتخرجين الجدد عبر إنتاجات مسرحيَّة متجددة وأكاديميَّة متخصصة في الفنون الأدائيَّة. وعن الموضوعات التي تناولتها المسرحيَّة، أفاد معز مرابط بأن موضوعاتها طرحت وفق منطق وتماه مع الواقع والصراع بين رؤى فنيَّة مختلفة، وهي مسالة قائمة الذات في الواقع الفني والمسرحي التونسي، وتم إيصال هذا الأفكار بجماليات جديدة تصل إلى المشاهد أينما كان. وعبر عن أمله في أن تتطور من مشروع تخرج إلى إنتاج احترافي.

وفى هذا الصدد ذكر مرابط، أن هناك «المسرح الوطني الشاب» الذي ينتج أعمالاً لمتخرجين جدد لتطوير خبرتهم وتجربتهم الاحترافيَّة، وكل المشاريع مدعوة إلى التطور إلى إنتاجات. مشيراً إلى أن هناك أكاديميَّة المسرح الوطنى للفنون الأدائيَّة ضمن المسرح الوطني، وهي حلقة ستفسح المجال للمتخرجين لتطوير



أثـار النقاش المحتدم فـي الآونة الأخيرة في الجزائر حول النمط المسـرحي الأكثر جدوي محلياً، حالةً من الجدل حول ماهيَّة ومعالم «الفرجة»، وهل هي «عبقريَّة محليَّة» أم محض «إبداع مستورد»؟ ضمن هذا السياق، يطرح ستة فاعلين في تصريحات خاصة بمجلة «المسرح»، رؤاهم للمسألة.

### الجزائر: رابح هوادف ناقد مسرحي وإعلامي من الجزائر

وبرز سؤال الفرجة في الجزائر غداة جدل نشب في الكواليس، إثر ما طبع توزيع جوائز «العروض الأكثر تكاملاً» في المهرجانات المسـرحيَّة المحليَّة على مدار السنوات الأخيرة، وتحفَّظ عدّة فنانين بشأن مستويات الفرجة التي قدّمتها تلك العروض وغيرها، وسط نقسام حول أسبقيَّة الأعمال التي توظَّف نصا وجماليات من الرصيد المحلى، أم نظيراتها المعتمدة على نصوص وقوالب غربيَّة.

وفي مقام أساس، يتصور الممثل والمخرج والمنتج المسرحي محمد إسلام عباس، أنّ «الفرجة هي كل عمل مسرحي مبهر، يمنح المتعة والجمال، ويحوز شروط العرض المتكامل»، ويضيف: «العرض الفرجوي هو ذاك العرض الذي يمسك بتلابيب الجمهور، بحيث يمنعه من مجرد الالتفات لرؤية الساعة، أو الانشغال بشبكات التواصل أثناء العرض».

ويقول عباس: «الفرجة تتولّد من العرض الذي يطرح موضوعاً يهـم الجمهور ويحرّك أفئدتـه، لذا فالفرجة تتطلب مسـتوى عالياً من قوة النص والأداء والتوظيف السينوغرافي والإخراج، وتكامل العناصر الأربعة يحقّق الفرجة».

وفي مقاربة أخرى، يذهب الكاتب والمخرج عمر فطموش إلى أنَّ العلبة الإيطاليَّة التي أطَّرت المسرح الجزائري لعقود، أساءت إلى مسرح بلاده «لأنها أرغمت المخرجين الجزائريين على التعامل مع نوع من الفرجة المغلقة داخل أقفاص، ما حرم المؤدّين من القيام بأدوار أكثر حريَّة ورونقاً».

من جانبه، يلفت المخرج المسرحي هارون الكيلاني إلى أنّ «الفرجـة بعيـدة عـن الفلسـفة والكمـال، ويصنعها مـن يفهم الأنثروبولوجيا والعلوم الإنسانيَّة، ويهتم بتطبيقاتها في لغة التواصل

ويشرح الكيلاني: «الفرجة التي أتحدث عنها، وأتوق إليها، هي فرجـة غنيَّة حدّ التخمة وتنقل المتلقى إلى عوالم أخرى»، كاشـفاً أنّ «منهج الألماني برتولد بريشت وتكسير الجدار الرابع موجود عندنا من قبل، وليس بالشيء الجديد إن نحن قمنا بقليل من

من جانبه، يقدّر السينوغراف والمخرج عبدالغني شنتوف أنّ تحقيق الفرجة موصول بعنصرى «الإدراك» و «التواصل»، ويبدى قناعةً بضرورة «إدراك المؤدّين لتطلعات المتلقين الذين يراودون المسارح بحثاً عن تجليات الفن، لذا فأيّ فعل فرجوي لن يتحقق من دون استجابة جماليَّة لما ينشده الجمهور».

ويضيف شنتوف: «تصبح الفرجة أكثر جمالاً حين يحدث التواصل، وهو ما أتت به المدرسة الألمانيَّة في تطرقها إلى (جماليَّة التلقى)»، ويتساءل: «من الذي يحقّق الفرجة؟ هل يحققها الكاتب أم الممثل أم المخرج أم السينوغراف أم الكوريغراف؟ أم أنّ الأمر موصول رأساً بالقدرة على اختراق شغاف المتلقى؟».

ويقدّم الباحث المسرحي مراد لوافي «الفرجة» على أنّها «نتاج شراكة عاطفيَّة داخليَّة»، مستدلاً بعملين أدّاهما ممثلون مكفوفون في مسرحي سيدي بلعباس وبجاية في الجزائر، ويعلّق لوافي: «مسرحيتا (غرفة الأصدقاء) و(الملك أوديب)، أطفئت فيهما كل الأضواء، وصار الجمهور يرى كلاماً، وأصبحت علاقتنا بالمؤدّين مغايرة».

وأفاد د. لوافي: «الصُّمّ البُكم أيضاً صنعوا الفرجة، ففي عرض (المحاكمة) للمسرح الوطني الجزائري (2018)، كنا نحن المُعاقين حيث لم نفهم لغة الإشارات، وكنّا بذلك مقصيين، لأنّ العرض كان يؤدى في فضاء معيّن وبعقد محدّد».

من جهته، يربط المخرج المسرحي خالد بلحاج، «الفرجة» بمسألة «الأنا والآخر»، ويقدّر أنّ «المسرح الذي (استوردناه) من الغرب، له مرادفه العريق في الشرق، ويكفي بعض التنقيب والتمحيص في التراث حتى يتبيّن أنّ ما قُدّم لنا، إنّما هو في كثير من الأحيان أخذ منّا ثمّ أعيد إلينا».

ويعتقد بلحاج أنّ المسرحيين الجزائريين «وقعوا ضحايا مصطلحات مسرحيَّة بقوا يردّدونها ولم يستطيعوا تغييرها، بل ولم يجرؤوا حتى على التفكير في استبدالها».







### تبادل مشروط

يرى عباس أنّ الفرجة قبل كل شيء هي «نوع من التقاسم والتشارك»، ويقول إنّ «الفرجة نجدها في بداية البدايات، أي بين الأم وجنينها، والفرجة هي عقد ما بين المؤدين والمتلقين، وتتولّد الفرجة في فضاء ووقت معينين وبين أشخاص معينين في علاقة تواصليًّة، وعقد الفرجة يمكن أن ينكسر في أي وقت إذا

ويتفق لوافي مع عباس في عدم اقتصار الفرجة على المسرح فقط، فهي موجودة أيضاً في السينما، والتلفزيون، وهي كل علاقة تبادل فنيَّة تتسم بالحميميَّة، وهذه العلاقة الوطيدة تسبق ما هو

ويُحيل بلحاج وعباس إلى أهميَّة إخضاع «الفرجة» للتطوير المخبرى، ويثمنان ثراء اشتغالات المسرحي المغربي الراحل حسن المنيعي (1941 - 2020) الذي قدّم عملاً ثرياً وعميقاً عن الفرجة، يعترف بالحدود والقيود. دعّمه بطروحات أقلام عديدة في مجال الصناعة الركحيَّة.

من زاوية أخرى، يُنبِّه لوافي إلى أنَّ وجود التشويش في العمليَّـة الاتصاليَّة يُنقص الفرجة، ويحدث ذلك حين يتم الإخلال بأحد عناصر العمليَّة المسرحيَّة، في المقابل، يظلُّ الصمت «عنصراً كلامياً»، وهو ما كرّسه روّاد الفرجة في المسرح الجزائري، أمثال: على سلالى المكنّى «علالو»، ورشيد بلخضر المكنّى «فسنطيني»، وعبدالقادر ولد عبدالرحمن المكنّى «كاكي»، وعبدالقادر علولة، وصولاً إلى محمد شرشال في تجربتي «ما بقات هدرة» و «جي

وفى دفاتر الممثل والمخرج المسرحي الجزائري الراحل، عبدالقادر علولة (1939 - 1994)، يشير إلى «أولئك الذين يديرون ظهورهم للعروض»، ويشدّد: «المتلقى حرّ كل الحريّة في تلقي العرض كما يريد، مثلما أنّ المتلقي شخصيَّة جوهريَّة لا تظهر على الخشبة، لكنّ المتلقين يتدخّلون على امتداد العرض في حوارات صامتة مع المؤدين، والمتلقى موجود لتقاسم الراحة والجماليات، كما أنّ الفرجة ليست فقط المشاهدة، بل في تشكيل

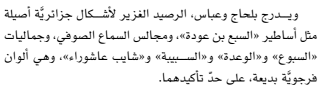
العبقريَّة المحليَّة في ابتكار الفرجة، وبين من ينادي بمواصلة الانفتاح على التجارب الخارجيَّة، طالما أنَّ المسرح فعل إنساني لا

في هذا الشأن، يرافع بلحاج عن قيمة المسرح الجزائري منذ جيل القدامي في ينابيعه المحليَّة، ويضرب مثلاً بما أنتجته مسرحيات جزائريَّــة أصيلة من فرجات، في صــورة «كل واحد وحكمه»، «أبناء القصبة»، «حسان طيرو»، «الغولة»، «البوابون»، «حافلة تسير»، «الشهداء يعودون هذا الأسبوع»، «العيطة» وغيرها.

ويؤيد عباس طرح بلحاج، ويجمعان على أهميَّة استثمار ما يزخر به التراث المحلى من «فرجات» لم تُمسرح بعد، في صورة حكايات «أشويق» الأمازيغيَّة، ومشهديات «البوغنجة» و«التيندي»





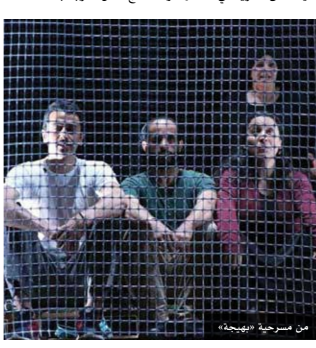


على المنوال ذاته، يركّز شنتوف على توليد الفرجة من الجذور، ويتكئ على ما تختزنه أعراس منطقة الأوراس واحتفاليات سكان الصحراء، ممّا يمنح توابل الفرجة المسرحيَّة بامتياز.

ويعتقد الكيلاني أنّ الجزائر لم تؤسّس للفرجة، لأنّ الأخيرة لا تـزال بعيدة عن العـروض، ومتباعـدة عن تفكيرنـا بالتحديد، داعياً مسرحيى الجزائر إلى البحث والترويج للتراث بما يكتنزه من عادات وتقاليد. وكان المسرحي البريطاني بيتر بروك (1925 - 2022) لـدى زيارته منطقة بسكرة الجنوبيَّة عـام 2016، صرّح وفتذاك: «هنالك فرجة لا يمنحها لا التلفزيون ولا السينما، هي في نطاق المسرح وحده، مثل رائحة البخور».

في المقابل، يقارب فطموش قضيَّة الفرجة من جانب «تحطيم حقيقيَّة». هيمنة العلب السوداء»، شارحاً: «لا أملك أيّ إشكال مع العلبة الإيطاليَّة المغلقة، وليست المشكلة في الاستمرار داخل ما أسميها (العلب السوداء)، لكني أقول إذا أردنا صناعة مسرح جزائرى مغاربي، واستحداث مسرح شـمال أفريقي حقيقي، يجب أن نخرج من هذه العلب ونفتش عن جمالياتنا».

> ويتوقع فطمـوش أن «يُثمر الخـروج من أسـوار العلب المغلقة جمهوراً جديداً، ويبلور علاقة حميمية مختلفة مع المتلقى الذي يكون لديه مطلق الحريَّة في المشاركة والاندماج داخل الفرجة بصفة عامة».



وبمنظور مغاير، يرفض لوافي وشنتوف «إلباس» الفرجة ثوباً «محلياً» أو «مستورداً»، ويفضّلان أن تكون هذه الفرجة نابعة من «قوة حضور كل ما يثير الحواس، وحالة الذوبان التي تعكس الفرجة وتنتج عن كل ما هـو فرجوي، فالفرجة هي كل صدمة تستغرق المتفرج وتبتلعه، وإذا لم تفعل الفرجة ذلك، فهي ليست

ويثمّن لوافي وشنتوف نهل المسرح الجزائري من تجارب شكسبير وموليار وبريشت وناظم حكمت وغيرهم، ويريانه أحد أسباب بروز الفرجة في الجزائر بين ستينيات وثمانينيات القرن

### تفعيل مسرح الشارع

يؤكد فطموش ضرورة البحث في أنساق فرجويَّة عريقة مثل فن المسرح الصامت «الميم»، وفن الحركات الإيمائيَّة «البانتومايم».

في هذا السياق، يشرح فطموش: «الصمت فرجة لأنّه يمتلك دلالات متنوعة، وكل صمت حركة داخليَّة وسيكولوجيَّة تنبثق، لكن لا تُسمع في الحقيقة، وعندما يكون الصمت في قاعة فيها 400 متفرج لساعتين وكلهم صامتون، ولا يصدر منهم أي صوت، هناك حالة تقاسم شعوري داخلي بين المتلقى والمؤدي».

من منظور ثان، يسجّل بلحاج أنّ «اللغة لا تؤثر في الفرجة لأنها عامل من عواملها بلا زيادة ولا نقصان، وقد تعد اللغة نوعاً من الصخب فقط، لكنها لا تؤثر إذا كان المؤدى يقوم بواجبه».

ويتصور بلحاج أولويَّة تفعيل أكبر لمسـرح الشارع، موضّحاً أنّ الأخير لا يزال نابضاً دائماً بجمهوره، ومسرح الشارع هو مسرح الواقع الممارس حالياً في كل العالم، ويمنح عبوات هائلة من

وينتهي الكيلاني إلى إمكانيَّة «إبداع الفرجة داخل المساحات المغلقة»، ويردف: «إذ نشكر الإيطاليين الذين وضعونا في غرف مغلقة، فإنّنا في الوقت نفسه، يجب أن نفكر في الترويج لعاداتنا وتقاليدنا عبر عروضنا».



# مُشاهد. الواقعية النفسية من تورغينيف إلى تينيسي وليامز

قدمت فرقة «مدرسـة الفن المسـرحي - جرمانا» السوريَّة، أخيراً في دمشـق، عرضها «مشاهد»، وهو من إخراج مؤسسها سمير عثمان الباش. يحرص الباش منذ تأسيس الأكاديميَّة المستقلة عام 2009 على أن تكون نصوص المسرح العالمي جزءاً أساسياً من «ريبرتوار» الفرقة.

### دمشق: سامر محمد إسماعيل ناقد ومخرج مسرحي من سوريا

في عرضه «مشاهد..»، اختار الباش نصوصاً من أعمال تشيخوف، وتينيسي وليامز، ويوجين أونيل، وتورغينيف، وقدّم لوحات منفصلة من مسرحيات منها «النورس»، و«الخال فانيا»، و«تماثيل الوحوش الزجاجيَّة»، و «رحلة النهار الطويل في الليل»، و «رغبة تحت شجرة الدردار»؛ وبرغم اختلافها، تقاطعت شخصياتها في وحدة دراميَّة، حيث فصلت الإضاءة والستائر بين كل مشهد وآخر.

اللوحة الأولى قام بأدائها على طريقة «Double Cast» كل من مرح إسماعيل، وحلا محمد، في دور «نينا»، وسليمان سليمان، ووئام الجنادي، فى دور «تربيليف». الشخصيتان البارزتان فى تراجيديا «النورس» لتشيخوف، سوف تديران لعبة أقرب إلى غميضة زمنيَّة، فنينا التي اعتقدت أنها قادرة على نيل الحب والشهرة من كاتب يكبرها في العمر، تعامـل معها كفتاة عابرة في حياته، وتركهـا بعدما قضي وطره منها، أما

تربيليف الذي عانى من غيرته على والدته الممثلة المشهورة إيرينا، ها هو بعد عامين من فقدان الأمل والضياع، يلتقى مجدداً بمحبوبته الشابة، لكن هذا لن يعجل إلا بجردة حساب عن الأيام التي جمعت الحبيبين لأول مرة في عزبة تقع على ضفاف بحيرة، هناك حيث أهدى تربيليف نينا ذلك النورس الذي اصطاده لها، فإذا كان النورس لديها يرمز إلى الحريَّة، إلا أنه كان يعني لديه انعدام أي شعور بالحياة، وعليه يصل الشاب إلى

بعد مشهد المواجهة، انتقل المخرج سمير عثمان الباش إلى مشهد يجمع لورا (ميرنا رسلان)، وجيم (عدنان عربيني) من مسرحيَّة «لعبة الوحوش الزجاجيَّة» لتينيسي وليامز.

في هذا اللقاء الذي دار في غرفة المعيشة، تتجدد مشاعر لورا التي كانت قد أحبت جيم في أيام المدرسة، لكن خجلها ومرضها السابق حالا دون مصارحت بحبها. لكن المفاجأة كانت صادمة للجميع؛ فبعد لحظات دافئة، يكشف جيم عن ارتباطه بخطيبة، مما ينهى اللقاء ويُصيب كلاً من لورا ووالدتها أماندا وشقيقها توم بالذهول. وقد أدى الممثلون أدوارهم بحريَّة وعفويَّة، ليُشكل هذا المشهد تتمة دراميَّة للمأساة التي قُدّمت في مشهد تشيخوف السابق.

في مشهد تتصاعد فيه الأحداث، يطل علينا الخال فانيا (أحمد العبد)، مع الحسناء يلينا (مرح إسماعيل)، التي يكنّ لها فانيا مشاعر حب من طرف واحد. تبدأ الأحداث عندما يصل الأستاذ سيربرياكوف، والد سونيا، إلى الريف مع زوجته الشابة يلينا، ليقطع بذلك هدوء الحياة التي كان يعيشها فانيا وابنة أخته سونيا وهما يديران ما ورثته عن أمها. لكن الصدمة تقع عندما يكشف الأستاذ عن نيته بيع أملاكهما للسفر والعيش في المدينة. هذه الخيانة تدفع الخال فانيا لتثور ثائرته، ويدرك أن حبه ليلينا لم يكن سوى وهم وقع فيه.

يعقب هذا المشهد، الذي جاء نوعاً من المناورة الدراميَّة، مشهد آخر يجمع الطبيب أستروف (وئام الجندي)، وفانيا (محمد العمر)، وسونيا (حلا محمد). ويقدم هذا المشهد أبعاداً أعمق للحياة الريفيَّة في روسيا القيصريَّة، حيث يسلط تشيخوف الضوء على ملامح البنية الاجتماعيَّة السائدة في مطلع القرن العشرين.

ويتابع العرض بمشهد ذروة آخر من مسرحيَّة «رحلة النهار الطويل في الليل»، إذ تلتقى شخصيَّة الأم مارى (ثريا محمد) بابنها الصغير إدموند (قصى سليمان)، الولد الأصغر المصاب بالسل، الذي دفع ثمن فظاظة أفراد أسرته وسخطهم على بعضهم بعضاً، وتلك العداوة الدفينة بين كل واحد منهم والآخر، فيما الأب راح يدفع ماري إلى الوقوع في فخ إدمان المخدرات. مشـهد تتصاعد فيه اعترافات الأم لابنها الصغير، وكيف أحالتها الحياة إلى امرأة بائسة ذوى جمالها ونال منها داء الروماتيزم مناله. في هذا المقطع من العرض يطل المخرج الباش على أربعينيات المدينة الأمريكيَّة، وما دوِّنه يوجين أونيل عن عائلة تايرون ذات الأصول الإيرلنديَّة، وكيف دفعت الأم جميع أفراد أسرتها إلى الاضطراب والرغبة في الانتحار.

ويصل العرض إلى ذروة أخرى عبر مشهد المواجهة بين كل من شخصيتي آيبن (بشار سلمان)، وآبي (ميرنا رسلان)، في مسرحيَّة «رغبة تحت شـجرة الـدردار» ليوجين أونيل أيضاً، إذ تلتقي زوجـة الأب بابن زوجها الشاب بعد أن قامت بعلاقة معه لتنجب طفلاً ينافس الابن على ميراث والده العجوز، مما يدفع زوجة الأب إلى قتل رضيعها ووريث حبيبها المحتمـل على تركة والدته المتوفاة، وذلك كي تثبت لحبيبها الشـاب أنها فعلاً أحبته ولم تقم علاقة معه من أجل حرمانه من الميراث. الأمر الذي يدفع آيبن إلى الاعتراف للأب بما قام به من خطيئة اقترانه المحرمة، مما سيدفع الأب العجوز في نهاية المطاف إلى الانتحار. مواجهة تليها مواجهة يتكئ عليها عرض «مشاهد» في سوق أمثلة من روائع المسرح الواقعي.

ويفصل العرض بين مشاهد مغرقة في التراجيديا بمشهدين من مسرحيَّة «الأعزب» لتورغينيف؛ المسرحيَّة الكوميديَّة التي جمع المخرج فيها بين شخصيَّة ميخائيل موشكين (إيهاب قبلان)، وبين شخصيَّة بيوتر أليتش (محمد إبراهيم)، وميتكا (محمد العمر)، إذ نشاهد الرجل الخمسيني موشكين يسعى لخطب ود بيوتر أليتش من أجل أن يخطب لابنته بالتبنى الشاب العشريني الموظف الذي يؤدى به الطموح إلى صعود السلم الاجتماعي لترك خطيبته الشابة بعد أن يستمع لنصائح الألماني فونك بالبحث عن فتاة من طبقة برجوازيَّة تضمن حصوله على المال والنفوذ، وهذا ما سنرى آثاره على الشخصيات في المشهد الذي سيجمع كلاً من موشكين بماشا (حلا محمد)، وكيف يعرض الأول الزواج على ماشا بعد أن يتركها خطيبها الشاب، وكيف تقبل الفتاة بالرجل الخمسيني عندما تلمس لديه الصدق والإخلاص. مفارقات مرحة عديدة يرصدها مشهدا مسرحيَّة «الأعزب» ضمن سلسلة من مشاهد ذات صيغة مأساويَّة.

عمل المشرف والمخرج سمير عثمان الباش في هذه التجربة على تنظيم طاقات ممثليه وممثلاته ضمن أداء واقعى، ومن دون الإغراق في حذافير الديكور أو الأزياء التي جاءت بتصميم جماعي، فيما لعبت إضاءة مرح محمد دوراً في مَفصلة اللوحات والمناظر المقترحة، مع تغيير بسيط في قطع الديكور ووضعيَّة الستائر المحيطة بأستوديو مدرسة الفن، الأمر الذي جعل المخرج الباش يصب تركيزه على إدارة الممثل وكيفيَّة معايشته للدور المسند إليه، وعلاقة كل من الممثلين بالممثل الشريك له في اللوحة التي يقومون بأدائها.

### بطاقة العرض:

عنوان العرض: مَشاهد. إنتاج: مدرسة الفن في جرمانا.

تأليف: تشيخوف، تورغينيف، يوجين أونيل، تينسي وليامز. إخراج: سمير عثمان الباش.

تمثيل: مرح إسماعيل، حلا محمد، سليمان سليمان، وئام جنادى، ميرنا رسلان، عدنان عربيني، أحمد العبد، محمد العمر، قصى سليمان، ثريا محمد، إيهاب قبلان، محمد إبراهيم، بشار سلمان.

إضاءة: مرح محمد.

ديكور وأزياء: تصميم جماعي.







الحسين أوعسري باحث مسرحي من المغرب

إن فكرة كتاب «مسرح محمود الشاهدى.. دراســة ســيمائيَّة» الصادر حديثــاً (2025) للكاتب والباحث المغربي أحمد السبياع، بحد ذاتها بالغة الأهميَّة. فالمسرح العربي في أمس الحاجة إلى دراسات من هذا النوع، نظراً لما حققه عدد من المخرجين الشباب المعاصرين، في العديد من البلدان العربيَّة، وبخاصة في المغرب، من تراكم كمي وكيفي لافت يستحق أن تفرد له كتب وبحوث أكاديميَّة تسائل هذه التجارب، على ضوء ما بلورته المقاربات النقديَّة الحديثة من تصورات جديدة، وفي مقدمتها السيميائيات التي استثمرها الباحث أحمد السبياع في مقاربة مسرح محمود الشاهدي، الذي يزخر بالعلامات والرموز والإشارات الضمنيَّة التي تلمّح أكثر مما تصرح.

ولعل هذا ما جعل الباحث يتبنى المنهج المذكور الذي فرضته التجربة المدروسة، كما جاء في مقدمة الكتاب، ونرى أن الكاتب محق في هذا الاختيار، فالمنهج السيميائي يُعد الأنجع لمقاربة تجربة محمود الشاهدي الإخراجيّة التي تنهض على العلامات بمختلف أنواعها: اللسانيَّة، والبصريَّة، وشبه اللسانيَّة، وقد بيّنا هذا بشكل مفصل في مقال سابق نشر في هذه المجلة.

#### تمثل المفاهيم

صدر الباحث كتابه بمدخل نظرى خصصه للسيميائيات، وتوقف عند ما يطرحه هذا الحقل المعرفى من إشكاليات وسجالات تخص نشأته وتسميته وحدوده المعرفيَّة مع مجموعة من العلوم المتاخمة له، منها اللسانيات التي تعرض لبعض

# مسرح محمود الشاهدي

### علامات ودلالات

مفاهيمها بشكل مقتضب. لينتقل بعد ذلك في الفصل الأول إلى سيميائيات المسرح، التي تطرح إشكاليات أعمق وصعوبات أكبر تفرضها طبيعة المسرح نفسه، فالعرض المسرحي الواحد يُعرض عدة مرات، وفي كل مرة يبوح بأسرار جديدة، تتحكم فيها معطيات كثيرة مرتبطة بالفضاء وأداء الممثلين ونفسيتهم، والجمهور الذي يقدم له العرض. لذلك يبقى القبض على معنى علاماته نسبياً.

لقد حاول أحمد السبياع في هذا الكتاب تمثل مفاهيم سيميائيات المسرح على نحو دقيق، فتوقف عند بداياتها مع حلقة براغ، ورصد تطورها مع مجموعة من سيميائيي المسرح الآخرين، وجرّد تقسيماتهم الدقيقة للعلامة المسرحيَّة، ولم يكتف

عمد الباحث إلى تقديم مفاهيم سيميائيات المسرح على نحو واضح، وساعده في ذلك تبنيه لمجموعة من المصطلحات الرائجة والمتداولة، ونأيه عن توظيف الترجمات الغريبة. وهذا الاستدعاء للنصوص، قصد التمثيل بها للمفاهيم؛ راجع إلى كون السبياع مؤلفاً مسرحياً في المقام الأول، وهو الأمر الذي أسعفه في تقديم الجهاز المفهومي لسيميائيات المسرح بلغة سلسلة دون

إضافة إلى هـذا كله، فتمثـل المفاهيم يرجع إلى التجربة المنتقاة نفسها، فالباحث كان ذكياً في اختيار المنهج المناسب لمقاربة تجربة مسرحيّة تتيح له إمكانيات توظيف هذا المنهج، نظراً لما يحبل به مسرح محمود الشاهدي من علامات يتم الاشتغال عليها اشتغالاً مرناً. لذلك، فمعظم المفاهيم التي أوردها الكاتب في الفصل الأول من الكتاب استثمرها في مقاربة عرضين مسرحيين من عروض الشاهدي، وهما: «تمارين في التسامح»، و «بين-بين»، في حين استبعد عروضاً أخرى بحكم أنه مؤلف أو مشارك في تأليف نص من نصوصها، أو بحكم صعوبة المنهج نفسه الذي يقود إلى الخوض في جملة من الحيثيات والتفاصيل الدقيقة التي يَعسُر معها مقاربة عدد كبير من العروض.

العرض المسرحي موضوع خصب للمقاربة السيميائيَّة، فهو ينهض على العلامات، ويرسل عدة علامات دفعة واحدة، مما جعل رولان بارت يعده «آلة سبرنطيقيَّة». فكل شيء فيه يتحول إلى علامة، مثل (الممثل، الديكور، الإضاءة، الموسيقي، وغير ذلك). لكن ليس كل العروض المسرحيَّة تمنح هذه العلامات دلالـة قويَّة، فالكثير منها يقع في التعبير الفنى المباشر، الذي تتحول معه العلامات إلى ما يسمى بـ «نسق العلامات الهابطة».

على النقيض، يبنى محمود الشاهدي تجاربه على «نسق العلامات الصاعدة»، حيث تتحول مكونات العرض إلى علامات مبتكرة. وهذا ما أثاره الكاتب أحمد السبياع الذي وظف المفاهيم السيميائيَّة التي عرضها في الفصل الأول، لمقاربة مكونات عرضي محمود الشاهدي «بين-بين» و «تمارين في التسامح»، بدءاً بالنص المسرحي، وانتهاءً بتفاعل الجمهور الذي حلله سيميائياً.

لقد حاول الباحث إبراز ما يتميز به مسرح محمود الشاهدي من قدرة على التعامل مع مؤلف النص، بصفته علامة إطاريَّة، على نحو ما حصل مع

د. أحمد السبياع مسرح محمود الشاهدي دراسة سيميائية

الكاتب عبداللطيف اللعبي الذي عد عرض «تمارين في التسامح» «حدثاً في تطور المسرح بالمغرب». لقد احتفى العرض المسرحي بالكاتب والشاعر عبداللطيف اللعبى برؤية إخراجيَّة استثمرت علامات تتماهى مع تجربته؛ إنها إسـتراتيجيَّة ذكيَّة تفسح المجال للتأويل البعيد الذي لا يمكن أن يصل إليه المتفرج العادى الذى لا يعرف مسار

أبرز الباحث كذلك كيفيَّة تعامل المخرج مع الحوار الذي يجعله مبطناً بالعديد من الرسائل المشفرة، إذ لا يُبقى إلا على مؤشرات وقرائن للدلالــة على المكان الذي غالباً ما يكون مبهماً في عروضه، وكذلك الزمان الذي غالباً ما يكون مُهملاً هو الآخر. أضف إلى ذلك قدرته على التركيب بحس فني وجمالي مبتكر، بين مجموعة من المكونات، ليخرج منها مسرحاً يُعبر عن «النحن»؛ مسرحنا بروافده وأنساقه الثقافيَّة المتعددة، بأسلوب يقوم على الإرباك، وذلك عن طريق بث علامات متداخلة قد تبدو للمتفرج العادي نوعاً من التناقض، لكنها ليست في واقع الأمر سوى التنوع

من العلامات التي أبرز المؤلف أهميتها كذلك فى التجربة المدروسة، الموسيقى التي تُعد ركناً أساسياً لدى الشاهدى. فالمقارنة بين الموسيقى الصاخبة التي استهلت بها مسرحيَّة «تمارين في التسامح» والموسيقي الهادئة التي استهلت بها مسرحيَّة «بين بين» وحدها كافية لإبراز غنى تجربة هذا المخرج؛ فالموسيقى ثابتة في تجاربه، لكنها تتنوع من عرض إلى آخر، وهذا ما يجعلها لا تسقط في النمطيَّة والتكرار، فالمخرج ينوّع ويطور ويبتكر بحثاً دائماً عما يسميه المؤلف بـ«الجديد

استطاع السبياع أن يقف عند عناصر دقيقة جداً في تجربة الشاهدي، ومن ذلك مثلاً مقارَبته لما يسمى بـ «العلامة البونيَّة»، التي تُعنى بمقاربة المسافة بين الممثلين، وما تُحيل إليه سيميائياً من تباعد أو تقارب على مستوى الأفكار والقيم والقناعات والآراء. تُسهم هذه العلامات البونيَّة في أسلبة الوقائع وتقديمها بأسلوب فني رامز، فالمخرج يُترجم العلاقات الاجتماعيَّة وما يترتب عنها بوساطة العلامات البونيَّة، وهـو ما يعنى أنه يشتغل على حركات الممثل اشتغالاً واعياً ليكسبها أبعاداً رمزيَّة تروم في الغالب نقدها بأسلوب خفي.

استنتج الكاتب أن المخرج محمود الشاهدي ينتهج خطـة جماليَّة تقوم على التـدرج في إعلان العلامات، والاقتصاد في شحنتها الدلاليَّة، ليفسح المجال أمام التأويل. ونرى أن هذا التدرج يتقاطع بشكل كبير مع تصور تشارلز ساندرز بيرس (1839 -1914) في إطار ما يسميه المقولات الفانروسكوبيَّة (الأولى، والثانية، والثالثة)، فالممثل في مسرح الشاهدي بمجرد ظهوره فوق الخشبة يجعل المتلقى يدخل في «سيرورة العلامــة» أو السيميوزيس (Semiosis) بمعناها البيرسي؛ يظهر الممثل أمامه في البداية، بصفته علامة في طور الإمكان تساعدنا على بناء فرضيات أوليَّة للتأويل، وشيئاً فشيئاً، يتحول من خلال تفاعله مع الممثلين الآخرين وباقى مكونات العرض إلى علامة دالة على التحقق الفعلي، ليمثل في الأخير أمام المتفرج بصفته قانوناً عندما نعرف طبيعة الموقف الذي شخصه الممثل والغاية منه. وعلى الرغم من أن الكاتب توقف عند هذه المقولات في الفصل النظري، فإنه لم يستثمرها في تحليله للعروض، علماً أنها تحضر

استنتج الكاتب أيضاً أن تجربة الشاهدي المسرحيَّة تتأسس فكرياً على الاهتمام بالمواضيع الآنيَّة وطرحها بجرأة، مع التركيز على الثقافة المحليَّة بمختلف روافدها، واستدعاء العلامات الكونيَّة والعربيَّة لإغناء خصوصيتها. أما فنياً، فيقوم مسرحه على المهارة والإتقان، حيث لا يلغى التركيب انسجام وتكامل العناصر. كما يستثمر التقنية المعاصرة من دون إفراط، مع منح الممثل أدواراً متعددة بدل الاكتفاء بدور نمطى واحد.

بشكل قوي في عروض محمود الشاهدي.

وهذا التصور نفسه يُعد من آليات المنهج السيميائي، كما أشار إلى ذلك غريماس في تجاوز مفهوم الشخصيَّة في السرد عندما أكد أن «الممثل الواحد قادر على تجسيد سلسلة من الأدوار العامليَّــة»، ولقد توقف الباحث بشــكل مفصل عند هذه الخصيصة في سياق حديثه عن الممثل بصفته علامة ثلاثيَّة الدلالة.

### دراسة أم مقارية؟

لا ترتهن السيميائيات إلى عوامل خارجيّة تُستدعى لإسقاطها على الخطاب المدروس، سواء أكان نصياً أم بصرياً، بقدر ما تنطلق من قرائن تُعد نقطة انطلاق لمسار تأويلي، تُحدده اختيارات الباحث وتتحكم فيه ذخيرته ومعرفته بالمجال الذي

يشتغل فيه. لذلك نعد تأويل العلامات المسرحيَّة في العرضين السابقين مقاربة وليس دراسة؛ ذلك أن المقاربة هي المفهوم الأنسب، في نظرنا، للمنهج الذي تسلح به الكاتب وللطريقة التي سلكها في التحليل. فالمقاربة مفهوم أفرزه سياق ما بعد البنيويَّة، ويتناسب مع مناهج من قبيل السيميائيات ونظريَّة التلقى والتفكيك، وغيرها من المناهج والنظريات التي لا تنتهي إلى معان ودلالات نهائيَّة، لاسيما عندما يتعلق الأمر بالعرض المسرحي الذي يعوق تجدده باستمرار القبض على معانيه بشكل قطعى. ففي المسرح نتلقى عدداً هائلاً من العلامات، وكل متلق يتفاعل معها بطريقته الخاصة، لذلك فكل ما نقدمه بخصوص العرض المسرحي لا يعدو أن يكون مجرد مقاربة، لأننا في كل مشاهدة نكتشف أشياء جديدة لم ننتبه إليها في السابق، فالأمر يتعلق بالاقتراب من الموضوع من دون الإحاطة به إحاطة شاملة، وتلك إحدى خصائص العلامة المسرحيَّة نفسها التي لا تكون ثابتة.

محمود الشاهدي

يُعد كتاب «مسرح محمود الشاهدى: دراسة سيميائيَّة» إضافة نوعيَّة للمنجز النقدى المسرحي المغربي، فقد استطاع صاحبه أن يقارب تجربة مسرحيَّة تتطور باستمرار؛ مقاربة سيميائيَّة واعية بحدودها ومنطلقاتها النظريَّة والإجرائيَّة، وحاول تطويع مفاهيم سيميائيات المسرح لتطبيقها بشكل دقيق على تجربة تستحق المزيد من الأبحاث



يتناول هذا المقال اقتباس المخرج السويدي ستيفان لارسون لمسرحيَّة «إيولف الصغير» لهنريك إبسن، الذي قُدم لأول مرة على المسـرح الملكي الدرامي السـويدي (دراماتن) عام 2024، وأعيد عرضه على مسـرح قبرص خلال العام الجارى.

> ماریا هامالی، وماریا سیهوبولو باحثتان مسرحيتان من اليونان

ترجمة: لمياء شمت كاتبة وناقدة ثقافية من السودان

ينقل هذا الاقتباس المعاصر القطعة الدراميَّة من المشهد النرويجي في القرن التاسع عشر، إلى فضاءات معاصرة في السويد وقبرص، مستعيناً بتقنيات مبتكرة تشمل التصوير السينمائي الحي والمسارح الدوارة. يبرز هذا التوظيف العابر للثقافات كيف تكتسب النصوص الكلاسيكيَّة دلالات جديدة عند إعادة إنتاجها في سياقات لغويَّة وثقافيَّة مغايرة. كما يعكس نجاح العرض في كل من البيئتين الإسكندنافيَّة والمتوسطيَّة، الأفق العالمي والمشترك الإنساني

لموضوعات إبسن، حول تجربة انهيار العلاقة الزوجيَّة، وما يرافقها من حزن جارف وآثار نفسيَّة عميقة، مسلطاً الضوء على الطاقات المتجددة للممارسة المسرحيَّة العابرة للحدود.

درج المسرح الدرامي الملكي السويدي (دراماتن) منذ عام 1908 على الاحتفاء بإبسن، حيث قدم له ثمانية وأربعين عملاً. ومع ذلك، لم تجد مسرحيَّة «إيولف الصغير» طريقها إلى خشبة دراماتن حتى عام 2024، برغم انتمائها إلى مرحلة تمثل ذروة النضج الواقعي لإبسن. تعد المسرحيَّة من أكثر أعماله غموضاً وتعقيداً على المستوى الدرامي، إذ ترصد تفكك العلاقة بين ألفريد وريتا ألمرز، تحت وقع الصدمة، ووطأة الإحساس بالذنب إثر الفقد المأساوي لابنهما إيولف.

منذ صدورها، أثارت مسرحيَّة «إيولف الصغير» جدلاً بين نقاد إبسن، الذين تساءلوا حول بنيتها السرديَّة، لا سيما حالة التحول المفاجئ التي تعتري ريتا وألفريد، بخاصة في المشهد الأخير، حيث تخبو كلماتهما وتذوب إيماءاتهما في ظلال الغسق، خلال أداء هادئ، خال من شروط الحبكة الدراميَّة التقليديَّة. هكذا انفلت إبسن، بحسه الحداثي، من قيود النمط المسرحي التقليدي الذي ساد القرن التاسع عشر، فلا مأساة صاخبة تتوج القصة، فذروة الحدث قد وقعت سلفاً في الفصل الأول، حيث يبقى التركيز خلال المسرحيَّة على الصراعات النفسيَّة الجوانيَّة للشخصيات. بتلك النقلة المتعمدة، يرفض إبسن الانصياع لتقليد الذروة المأساويَّة، ليصوغ بدلاً من ذلك مأساة تتجاوز الفرقعات الدراميَّة، منشغلة بسبر أغوار نفسيَّة عميقة تنفذ إلى جوهر صراع وأوجاع الشخصيات وتفاصيلها الدراميَّة، ليصوغ بذلك عملاً يتأرجح بين السخرية الداوية، والعمق النفسي المركب، حيث تقدم المسرحيَّة نموذجاً لدراما القرن العشرين، في تحولها العنيد من التوقعات التقليديَّة إلى أفق التأمل والتفلسف واستغوار الذات.



### رؤية لارسون الإخراجيّة

نظراً لمحدوديَّة عرض مسرحيَّة «إيولف الصغير» في السويد، شكل قرار ستيفان لارسون معالجة هذه المسرحيَّة المعقدة، مغامرة فنيَّة وفرصة نادرة لتعريف الجمهور المحلى بدراما إبسن في بعدها الفلسفي التأملي.

يعد لارسون من أبرز المخرجين المسرحيين في السويد، ويحظى بتقدير واسع لقدرته على تقديم أعمال تفوز بتجاوب الجمهور وتقدير النقاد.

على الرغم من إخراجه أيضاً مسرحيَّة «البطة البريَّة» في دراماتن عام 2000، يرى لارسون في «آل روزمير»، و«إيولف الصغير»، ثنائياً استثنائياً وآسراً في مسيرة إبسن الدراميَّة. كما يشير إلى التقارب المضموني العميق الذي يجمع هذين العملين، برغم ندرة تقديمهما على خشبة المسرح.

تجدر الإشارة إلى أنه، وقبل رحيله، شجع بيرغمان لارسون شخصياً على إخراج مسرحيَّة «إيولف الصغير». وبرغم أن أعمال إبسن بدت في البداية غريبة وبعيدة عن إدراك لارسون الشاب، فإن تجاربه الشخصيَّة، ولاسيما محنة فقدانه لطفله، قربته لاحقاً من موضوعات الفقد والحزن التي تتخلل أجواء المسرحيَّة.

بجانب هذه التجربة الشخصيَّة التي أضفت بعداً خاصاً على قراءته لأعمال إبسن، سعى لارسون إلى تسليط الضوء على «الكيفيَّة التي أجبرت بها الكارثة الزوجين على إعادة التعارف الإنساني»، وكيف أضحى هذا الاستكشاف محفزاً لتجديد العلاقة بينهما، أو ربما للمواجهة الموجعة؛ من المحاور الأساسيَّة في رؤيته الإخراجيَّة، حيث تتحول مأساة الفقد إلى فرصة للغوص أعمق في تفاصيل الحياة الزوجيَّة.

قرر لارسون أخيراً مواجهة تحديات اقتباس عمل إبسن الغامض، الذي وصفه بأنه «نوع من مشاهد لزواج خالد وعصري بشكل غريب». وقد اقتفى النقاد هذه الصلة العميقة بين هذا العمل وبين إخراجه لأعمال بيرغمان، مشيرين إلى أن «التوتر في المسرحيَّة يكمن في التقاطعات بين الشخصيات الرئيسَة، وهو ما يعكس بقوة درجة الاحترافيَّة التي ميزت إنتاج لارسون لمسرحيَّة (مشاهد من زواج) على المسرح نفسه عام 2009». تضيء هذه الملاحظة بدورها النهج الإخراجي الذي تمكّن عبره لارسون من خلق وشيجة مضمونيَّة بين تفسيرات إبسن وبيرغمان، مستضيئاً بمقاربتيهما لمسألة تفكك وانهيار العلاقة الزوجيَّة بأبعادها النفسيَّة الغائرة.



#### تعدىلات

يعتمد العرض على التصوير الحي والمباشر لتجسيد هذه الحميميَّة بشكل أكثر تأثيراً، حيث تُعرض لقطات مقربة متتابعة ومسقطة على تصميم أنيق، يتألف من مساحتين منفصلتين: غرفة معيشة وحمام. يوفر هذا التصميم البسيط والمتقشف، بجدرانه البيضاء الناصعة التي تتناوب مع استخدام مسرح دوار؛ لوحة دراميَّة مؤثرة تبرز حضور الممثلين وأداءهم ذا الطابع السينمائي.

يبدع لارسون في مقاربت الإخراجيَّة في المواءمة السلسة بين العرض السينمائي والأداء المسرحي الحي. فمن خلال دوران المسرح، ينجذب الجمهور تلقائياً إلى حميميَّة تعابير الوجه المقربة، التي تنقلها الكاميرا مباشرة، قبل أن ينسجم المشهد بتناغم مع حضور الممثلين الفعلى على الخشبة، حيث يظهرون تباعاً ليواصلوا الأداء في فضاء ثلاثي الأبعاد. يخلق هذا التداخل البصري تجربة مسرحيَّة متعددة المستويات، تدمج بين الجسد الحي والانفعالات المجسمة، التي تحذف بدورها المسافة بين المسرح الحي وألفة الجو السينمائي. يتحول التقشف والبساطة الطاغية للجدران البيضاء من مجرد خلفيَّة إلى مساحة محايدة تضاعف التأثير المزدوج بين قوة حضور اللحظة الحيَّة، وتجسيد الإيماءات والتفاصيل العاطفيَّة التى تلتقطها الكاميرا.

كما يضفي التصميم المســرحي الحديــث والمحايد، بعداً خاصاً على اقتباس لارسون، إذ يركز على إبراز المعنى الضمنى لمسرحيَّة إبسن، متمثلاً في الدوافع الداخليَّة التي يتشكل منها الحوار بين الشخصيات، بدلالاتها ورغباتها المستترة، وصراعها الهوياتي

برغم حضور إيولف، فإنه يهمل بعد رحيله بقدر ما أهمل في حياته، حيث تتكفل هذه الجماليَّة البسيطة بمحو التعقيدات الخارجيَّة، مجبرة الجمهور على مواجهة الحقيقة الصادمة؛ وهي أن المأساة، بالنسبة لريتا وألفريد، ليست سوى مسرح آخر يؤديان عليه باستمرار دور الزوجين، وليس حزناً حقيقياً على فقدان ابنهما. من رهبة الطبيعة إلى عاديَّة المصائر اليوميَّة. خلال هذا الإحكام البصري، تتسع دائرة التعقيد الأخلاقي في نص إبسن، في إشارة إلى أن رحلة الزوجين نحو الإدراك لا ترتكز على تجاوز الخسارة بقدر ما تعمل على تسخيرها مرآةً تعكس احتياجاتهما ورغباتهما المكبوتة.

> والملاحظ أن لارسون اعتمد في اقتباسه لنص إبسن على نهج اختزالى يحافظ على الحوار، مع إجراء تعديلات إستراتيجيَّة تواكب روح العصر، لعل أبرزها استبدال شخصيَّة «زوجة الجرذ» الغامضة والمرمزة، بالجدة الواقعيَّة. إذ بدا وكأن بعدها الصوفى ينسف الإطار الواقعي الــذي يركز على العلاقات الأســريَّة، وخيبة الأمل، والفقد، والشعور بالذنب. بخلاف الجدة الواقعيَّة في اقتباس لارسون، التي



ترسخ الطابع النفسي والأسرى للمسرحيَّة، مع الحفاظ على أبعادها الأسطوريَّة عبر الترميز الفولكلوري، ما يسهم في خلق وحدة دراميَّة متماسكة تواكب توقعات الجمهور المعاصر. لكن ذلك لا ينفى أن التعديل أفقد النص بعضاً من قوامه الإبداعي، بخاصة ما تضفيه شخصيَّة «زوجة الجرذ» من تعقيد وغموض، مما أدى لخفوت وهجه الرمزي وكثافته الدراميَّة، في مقابل تعزيز الواقعيَّة ببعدها النفسي، والتركيز على الصراع الداخلي للشخصيات.

لنتابع، على سبيل المثال، ما ترتب على تعديل مشهد غرق إيولف المأساوي في المضيق الشمالي، حيث جرفته التيارات الغادرة وابتلعته أعماق البحر، بتحويله إلى محض فضاء محايد ورتيب حول نافورة في ساحة البلدة، وهو يقضى ببساطة وقته مع جدته. وبهذا التحول المكاني انحسر الثقل الرمزي المهيب للمأساة، من مصاف

إلى جانب ذلك يقدم لارسون مواجهة مؤثرة بين ريتا وألفريد ألمرز في صراعهما للبقاء معاً، بينما ينفذ العرض بعمق إلى سؤال جوهرى: «هل يمكن العيش مع شخص واحد طوال الحياة؟»، ضمن مقاربة عميقة للعاطفة ولفسيولوجيا الجسد البشري، تأتى خالية من أي مسحة رومانسيَّة أو طلاء تجميلي زائف. وينخرط الوالدان خلال ذلك في مواجهة نفسيَّة مرهقة تتأرجح بين الكراهية والنفور، والحنين إلى الألفة، والاضطراب والرغبات المرضيَّة، وسط دوامات الإحساس بالذنب والفوضى العاطفيَّة المنهكة، حيث تصبح مأساة فقدان طفلهما خلفيَّة مُبهظة لصراع داخلي محتدم يعرّي هشاشة علاقتهما وحدود احتمالهما.

### إيولف في قبرص

عقب النجاح الكبير الذي ناله العرض في دراماتن، وجهت منظمة مسرح قبرص — المؤسسة شبه الحكوميَّة التي أنشئت عام 1971 — دعوة إلى ستيفان لارسون لتقديم رؤيته الإخراجيَّة للمسرحيَّة ذاتها على خشبة المسرح القبرصي في نيقوسيا، بمشاركة طاقم عمل قبرصى كامل. على الرغم من أن المسرحيَّة قد قُدمت سابقاً في قبرص قبل أكثر من عقدين، في ليماسول عام 2003، فإن عرضها عام 2025 ضمن برمجة مسرح قبرص جاء بمثابة إنجاز عظيم، ولا سيما من خلال تبنيها اقتباس لارسون الفريد.

جاء اختيار الرسون والمسرحيَّة متوافقاً مع التطلعات الفنيَّة والفنيَّة للمؤسسة إلى أفاق جديدة. للمنظمة القبرصيَّة، ومستوفياً معايير التعاون مع مخرج له سمعة عالميَّة، يعمل في قبرص للمرة الأولى.

#### تحديات

قبل لارسون الدعوة، على الرغم مما واجهه التعاون الثقافي بين المخرج السويدي وفرقة المسرح القبرصيَّة من تحديات لوجستيَّة وفنيَّة كبيرة، تم تجاوزها بحلول مبتكرة، إذ تكفلت مؤسسة أصغر وأقل موارد من دراماتن بتنفيذ رؤية لارسون ضمن قيود البنية التحتيَّة التقنيَّة والإمكانات الماليَّة المحدودة. وتمثلت أبرز الصعوبات في المتطلبات السينوغرافيَّة، التي شملت بناء مسرح دوار، ودمج تقنية الفيديو المباشر في العرض، بالإضافة إلى تطبيق أنظمة إضاءة متقدمة.

برغم تشابه مسرح نيقوس شارالامبوس مع مسرح ليلا سينين في دراماتن، فإنه يفتقر إلى بنيّة تحتيَّة ميكانيكيَّة مثبتة لحمل منصة دوارة، ما استدعى تصميم وبناء آليَّة خاصة ضمن ميزانيَّة محدودة. بعد مشاورات مكثفة مع شركات محليَّة ومع جامعة قبرص، وبسبب ارتفاع التكاليف، نفذ الفريق الفني مسرحاً دواراً مستطيلاً يتحمل وزن المجموعة والفنانين، مثبتاً على محور مركزى بحيث تظل الآليَّة غير مرئيَّة للجمهور.



كما نشأت تعقيدات إضافيَّة جراء دمج التصوير السينمائي المباشر المعروض بشكل حي على مسرح الأداء، وتصميم الإضاءة الذي استلزم برمجة متقدمة ومعدات متخصصة غير متاحة لدى المؤسسة. وبرغم ذلك، وبفضل التعاون الوثيق مع فريق لارسون الفني — الذي ضم مصمم الديكور سفين هارالدسون، ومصمم الإضاءة والمستشار الفنى توربن ليندورف، وفنان الفيديو أندريا غريت ف - وبجه ود الموظفين والفنيين معاً، تم تخطى هذه التحديات تدريجياً. ولم يقتصر الإنجاز على تحقيق رؤية لارسون الإخراجيَّة فحسب، بل أسهم أيضاً في رفع مستوى القدرات التقنيَّة

تولى لارسون في البداية مهمة نقل الإطار المفاهيمي لإنتاجه السويدي إلى المسرح القبرصي، لكنه سرعان ما تعامل مع النسخة الجديدة بوصفها مشروعاً مستقلاً كاملاً، حيث رأى فيها فرصة لتوسيع رؤيته الإخراجيَّة. من أبرز التحديات التي واجهها كان إيصال رؤيت بفاعليَّة إلى الممثلين القبارصة وباللغة اليونانيَّة، إذ جرت اختبارات أداء مغلقة اختار خلالها لارسون شخصيا ثلاثة ممثلين لكل دور، مجرياً معهم حوارات معمقة حول موضوعات الحياة والمسرح والحب والزواج والأبوة، ليختار الطاقم الذي يتناسب مع رؤيته.

كذلك لعبت اللغة دوراً حيوياً في نجاح هذا الإنتاج، إذ تطلبت النسخة السويديَّة ترجمة كاملة إلى اليونانيَّة لكافة مراحل البروفات والعروض. أسندت هذه المهمة إلى مارغريتا ميلبرغ، واحدة من أبرز مترجمي الدراما الإسكندنافيَّة في اليونان. في حلقة نقاش عُقدت قبل العرض الأول، أوضحت ميلبرغ تفاصيل تعقيدات عملها، إذ لم تكن تترجم النسخة السويديَّة المعاصرة التي كتبها لارسون فقط، بل كانت تترجم النص الأصلى النرويجي لإبسن، مع نقل الأحداث الدراميَّة إلى سياق معاصر، ما استدعى دقة بالغة في المحافظة على روح النص الأصلي، وسط تحديات التغيير الجغرافي واللغوى.

من خلال عمله في هذه البيئة الجديدة، تعمق وعي لارسون بتأثير أجواء البحر الأبيض المتوسط على البعد العاطفي للأداء المسرحى. ومع تعامله مع ممثلين يتأثرون بمعايير ثقافيَّة ومفردات عاطفيًّة وتوقعات اجتماعيَّة تختلف جذرياً عن تلك التي ميزت فريق التمثيل السويدي، لاحظ لارسون التغير الواضح في ديناميات التأويل والتعبير. في مقابلة حديثة، عبر لارسون عن ذلك قائلاً: «لست متأكداً، لكنى أشعر أن النص قد يكون أكثر تأثيراً على أرض اليونان. أعتقد أن له أصداء من المأساة الإغريقيَّة القديمة، وتمتد جــذوره إليها. يبدو أن الناس هنا يفهمون، بشــكل فطرى وأعمق، الغضب والعنف الكامنين في النص، على عكس الشمال المتحفظ عاطفياً، حيث تعالج هذه المشاعر هناك بعقلانيَّة أكبر. أعتقد أن المسرحيَّة تجد هنا تربتها الأخصب».



تجسـد هذه الملاحظة جوهر التحديات والفرص في الممارسة المسرحيَّة العابرة للحدود، حيث تستعيد النصوص الكلاسيكيَّة حيويتها عبر تأويلها ضمن أطر لغويَّة وثقافيَّة جديدة.

تماشياً مع رؤاه الفنيَّة، وبعد استكمال اختيار الممثلين، شرع الفريق في بروفات مكثفة استمرت ثمانية أسابيع تحت إشراف المخرجة القبرصيَّة مايا كيريازي. وكانت بحق فترة ملهمة للجميع، خاصـة للممثليـن الذين عملوا علـي تبني منهجيَّـة جديدة لتحقيق الرؤية الإخراجيَّة. ويصف لارسون نفسه بـ «مخرج الممثلين»، مؤكداً أن الجانب الأكثر فيمة في الإخراج يكمن في التعاون الشخصي مع الممثلين، والإعداد الدقيق، وعمليَّة التدريب، مستلهماً ذلك من إرث

يتجلى هذا التفاعل شبه الهوسي بين المخرج والممثلين بشكل واضح في حوار شخصي مع الممثلة الرائدة مارغريتا زاكاريو، حيث أكدت أنها، وبرغم خبرتها الواسعة في المسرح والسينما، لم تعش تجربة عمل مع مخرج يفيض بالمحبة والاحترام والإعجاب بأداء الممثل وبهشاشــته الإنسانيَّة، كما يفعل لارسون، فهو دائم الاستعداد لأدق التفاصيل في كل بروفة، وعلى الرغم من أنه يدخل إلى العمل وقد رسم في ذهنه مسبقاً رؤية إخراجيَّة لكل مشهد وأداء فردي، فإنه مع ذلك لا يفرض رؤيته أبداً على أحد. كان كل هدفه، في عمل عاطفی مشحون کهذا، أن ينبثق كل شيء بصدق أصيل، فيما شكلت تجاربه الشخصيَّة المأساويَّة معيناً مؤاتياً، استلهم منه التعبير عن الوطأة العاطفيَّة التي ترزح تحتها عائلة ألمرز، وإبراز أدق تجليات الحـزن وتناقضاته، مع المحافظة على إخلاصه التام لنص إبسـن. وكان التحدي الأبرز الذي واجهه الفريق، يتمثل في الموازنة بين الأداء الحي وحضورهم أمام الكاميرا، حيث يعرض المشهد المصور

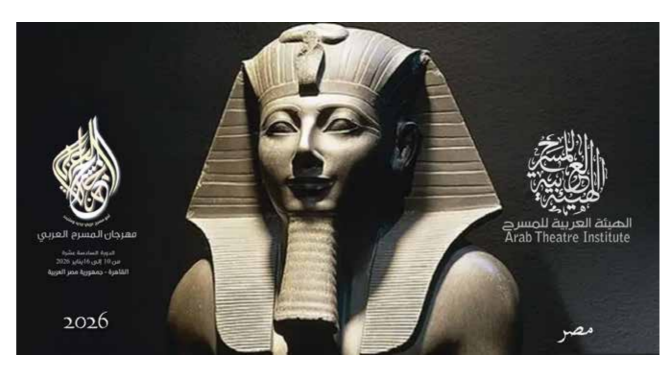
على الحائط الفاصل كلما غاب الممثلون عن أنظار الجمهور، مما أضفى لمسة سينمائيَّة على التجربة المسرحيَّة.

### العرض والاستقبال

شهدت قاعة «نيقوس شارالامبوس» مساء 28 مارس الماضي العرض الأول الرسمي لمسرحيَّة «إيولف الصغير» بحضور المخرج، وسط إقبال جماهيري كبير. وأعقب العرض افتتاح موسم مسرحي ناجح امتد لشهرين من العروض مكتملة الحضور، حيث شملت بعض الأمسيات عروضاً مزدوجة استجابة للطلب المتزايد من الجمهور. ولاحقاً، انتقلت العروض إلى مسارح في مدن قبرصيَّة أخرى، مع خطط معلنة لعودتها في موسم الخريف القادم.

على الرغم من أن استعادة عرض مسرحي ناجح قد تعد خياراً آمناً، يشير الناقد يانيس سافينيديس إلى أن هذا النهج ينطوى أحياناً على تحديات مضاعفة قد تفوق الاضطلاع بإنتاج جديد، بخاصـة إذا أخفق العمـل في التفاعل مع فضائـه الثقافي الجديد. إلا أن إنتاج «إيولف الصغير» في قبرص تجاوز هذه التحديات، حيث منح المخرج فرصة لإعادة تأويل النص عبر عدسة محليَّة، فيما أتاح العرض للجمهور القبرصي نافذة على قراءة إسكندنافيَّة للنص الإبسنى، وفي الوقت نفسه كشف عن طاقات دراميَّة جديدة عبر حساسيَّة متوسطيَّة ركزت على موضوعات الفقد، والشعور بالذنب، والأزمات الزوجيَّة، والتشوهات الاجتماعيَّة، ضمن مقاربات لصيقة بوجدان المتفرج القبرصي.

واختتم سافينيديس بأن العرض «أطلق بالفعل حواراً ثقافياً حياً عبر الخشبة، يجسد رؤية لارسون بأن المسرح يمثل أعمق تجليات الممارسة الديمقراطيَّة الحيَّة».



## الهيئة العربية للمسرح

### تبحث تأسيس مشروع نقدي

في إطار فعاليات الدورة السادســة عشـرة من مهرجان المسـرح العربي، الذي تنظمه الهيئة العربيَّة للمسـرح بالتعاون مع وزارة الثقافة المصريَّة، في الفترة من 10 إلى 16 يناير من العام المقبل، تستضيف القاهرة ندوة فكريَّة تحت عنوان «نحو تأسـيس علمي لمشـروع النقد المسـرحي العربي». وتهـدف هذه الندوة إلى مناقشة قضايا النقد المسرحي العربي وتطويره، من خلال جلسات علميَّة تعقد على مدار يومي 11 و12 يناير.

### الشارقة: «المسرح»

ووفقاً لما أعلنته الهيئة، تفتح الندوة الباب أمام الباحثين للمشاركة بأوراق بحثيَّة ضمن ثلاثة محاور رئيسة؛ يجيء المحور الأول منها لبحث الخصوصيَّة المفتقدة في النقد المسرحي العربي: حيث يُسلط الضوء على الإطار العربي لمدارس النقد وعيوب التنظير والتطبيق، والمحور الثاني يتناول جهود تحديث النقد المسرحي العربي، ويتطرق المحور الثالث إلى أزمة المصطلح المسرحي والنقدى العربى التابع.

وتتولى لجنة علميَّة تحكيم الأوراق البحثيَّة المقدمة، وستختار بحثين من كل محور للمشاركة في جلسات الندوة.

وتأتى هذه الندوة من منطلق حرص الهيئة العربيَّة للمسرح على إثراء المشهد النقدي المسرحي العربي، والإسهام في بناء حركة نقديَّة متطورة، تعزز دور النقد بصفته قوة دافعة لتنمية المسرح وتطويره، بما يضمن للنقد العربى مكانة مرموقة على الصعيد

ويتعين على الراغبين في المشاركة تقديم بحث لا يقل عن 3000 كلمــة باللغة العربيَّة، مع ضرورة أن يكون البحث غير منشـور سابقاً، وألا يتم نشره قبل إعلان النتائج الرسميَّة.

وتضمنت الشروط أن تكون البحوث أصيلة وغير مأخوذة من رسائل جامعيَّة أو أطروحات دكتوراه، أو مقدمة لأغراض الترقية العلميَّة.

كما حددت الهيئة معايير يجب أن يلتزم بها الباحثون، من أبرزها أن يندرج البحث تحت العنوان العام «نحو تأسيس علمي لمشروع

النقد المسرحي العربي». ويجب أن يتميز البحث بالجدة، والأصالة، والرصانة، ويتناول إشكاليَّة واضحة، وفق منهج بحثى سليم، ويقدم مخرجات تشكل إضافة نوعيَّة للمعرفة السابقة.

كما تشترط المسابقة ضرورة التوثيق العلمي الصحيح، والاهتمام بالكلمات المفتاحيَّة، مع احترام قواعد اللغة العربيَّة، وألا تتجاوز نسبة الاقتباس (الاستلال) في البحث 20%.

ويحق للهيئة نشر الأبحاث المتأهلة فقط عبر وسائلها الخاصة، مع التزام الباحث بتوقيع صيغة الإقرار الخاصة بحقوق الملكيَّة الفكريَّة المرفقة مع شروط المسابقة.

ويمكن للباحثين تقديم أوراقهم البحثيَّة الخاصة بهم من مطلع سبتمبر الجاري إلى الخامس عشر من أكتوبر المقبل، وفي منتصف الشهر الذي يليه تعلن نتائج المسابقة.

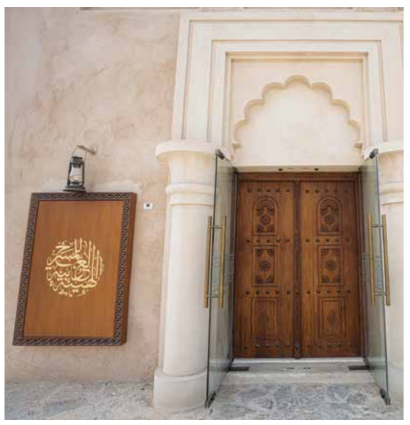
### فتح باب الترشح لمهرجان المسرح العربي

على صعيد متصل، أعلنت الهيئة العربيَّة للمسرح، عن فتح باب تقديم طلبات الترشح للمشاركة في الدورة السادسة عشرة من مهرجان المسرح العربي، التي ستنظّم في جمهوريَّة مصر العربيَّة خلال الفترة من 10 إلى 16 يناير 2026.

للأعمال المتسابقة لنيل جائزة صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي لأفضل عمل مسرحي عربي، وتبلغ قيمتها 100 ألف درهم إماراتي، وتمنح الجائزة لعرض مسرحي واحد فقط، ولا تقبل المناصفة، ويُسمح للمشاركين بتقديم عروض بغض النظر عن تاريخ إنتاجها، بشرط ألا تكون قد قدمت في دورات سابقة من المهرجان، إلا إذا أعيد إنتاجها، ويجب أن يكون النص عربي التأليف، أو مستنداً على مصدر أدبى عربى، أو معالجة لنص غير عربي، واللغة العربيَّة الفصحى السليمة شرط مرجِّح في حال تقارب السويَّة الفنيَّة للعروض، والقرار النهائي الختيار العروض يعود إلى اللجنة العربيَّة للمشاهدة والاختيار التي تُشكلها الهيئة، ويستند اختيار الفائز بالجائزة على معايير الجودة الفنيَّة، ومدى تحقيق شعار المهرجان «نحو مسرح عربى جديد ومتجدد».

أما المسار الثاني فيستضيف عروضاً مختارة من قبل الأمانة العامـة للهيئة، بناءً على توصيات لجنة المشاهدة والاختيار. هذا المسار لا يتضمن جوائز أو تنافساً، ويهدف إلى إثراء محتوى المهرجان ودعم التجارب المسرحيَّة الصاعدة والمتميزة. وتنتهى مهلة التقديم للمشاركة في المهرجان مساء يوم 20 نوفمبر المقبل. وللمزيد من المعلومات حول كيفيَّة التقديم واستمارة الترشح،

ويتيح المهرجان للمشاركين مسارين مختلفين، المسار الأول هو يمكنكم زيارة الموقع الرسمى للهيئة العربيَّة للمسرح.



جانب من مقر الهيئة في منطقة الحيرة بالشارقة



رئيس مجلس إدارة مسرح الفجيرة

## عبدالله محمد السويدي: نجاح فرقتنا ثمرة عملنا الجماعي

انطلقت رحلة الفنان عبدالله محمد السويدي، رئيس مجلس إدارة مسرح الفجيرة، في العام 1981 حينما اعتلى الخشـبة لأول مرة، في أول عمل مسرحي رسمي للفرقة، وهو مسرحيَّة «سبعة صفر» التي كتبها الرائد سليمان

الجاسم، وأخرجها الفنان بحر كاظم، ونالت في وقتها الكثير من الإشادة والتقدير.

### الشارقة: أحمد الماجد

وبعد عدة مسرحيات قدمها مع الفرقة، برفقة قامات كبيرة أهمها: د. سليمان الجاسم، ومحمد الملا، وأحمد الشيخ، ويوسف البقيش، وعلي خميس، وشريف عبدالرحيم، وحسن رجب؛ غادر إلى الولايات المتحدة الأمريكيَّة لدراسة إدارة الأعمال، ليعود بعد خمس سنوات، ويتولى لأول مرة رئاسة مجلس إدارة مسرح الفجيرة

في العام 1995 وحتى العام 1999، ثم مرة أخرى رئيساً في العام 2008 وحتى العام 2018، ومنذ مطلع العام 2022 عاد رئيساً لمجلس الإدارة. شهدت الفترات التي ترأس فيها الفرقة طفرة نوعيَّة في الإنتاج المسرحي، وفي الحضور الجيد لهذه الفرقة في الأحداث المسرحيَّة المحليَّة والخليجيَّة والعربيَّة.

### • حدثنا عن بداياتك مع مسرح الفجيرة فناناً وإدارياً.

- بدأت أولى خطواتي مع المسرح عام 1981، حين كنت طفلاً صغيراً أعتلى الخشبة للمرة الأولى في مسرحيَّة «سبعة صفر»، ثم بعدها وبدور أساسى في مسرحيَّة «غلط في غلط»، لكاتبها سليمان الجاسم أيضاً، ومن إخراج الرائد عبدالله المناعى، وقدمت في العام 1982، حيث جسدت شخصيَّة «تاجر». في تلك المرحلة، كان مسرح الفجيرة من أنشط الفرق، وقدّم مجموعة من أبرز الأعمال المسرحيَّة. وكان آخر عمل لي في تلك الفترة مسرحيَّة «ألو بانكوك»، في العام 1983 من إخراج المخرج المصري محفوظ دسوقي، وهو عمل من إعدادنا، وقد حظى باهتمام واسع.

#### • ما هي أهم منجزات مسرح الفجيرة خلال الفترة الأخيرة؟

- لفرقة مسرح الفجيرة العديد من المنجزات التي تحققت خلال الفترة الأخيرة، وأوجز لكم أهمها، إذ شاركت الفرقة في مهرجان الإسكندريَّة المسرحي الدولي في دورته الرابعة عشرة 2024، بمسرحيَّة «فراشات»، وفي العام ذاته شاركنا في مهرجان القاهرة الدولي للمونودراما بمسرحيَّة «قطرة»، وحصلت المسرحيَّة على جائزة أفضل عرض في المهرجان، كما حصلت المسرحيَّة نفسها على جائزة أفضل ممثل في مهرجان بولندا المسرحي الدولي للمونودراما، وكلا العملين للمخرج سعيد الهرش، كذلك حرصت فرفتنا على الحضور الدائم في مهرجان الإمارات لمسرح الطفل، وكانت آخر مشاركة للفرقة بمسرحيَّة «شابو والمفتاح»، بالإضافة إلى حضورنا المستمر في أيام الشارقة المسرحيَّة، وآخر مشاركة لنا فيها كانت بمسرحيَّة «في انتظار العائلة».

### • ما أبرز الاستحقاقات المسرحيَّة المحليَّة والخارجيَّة القادمة

- ضمن خطة الموسم المسرحي الحالي، يستعد مسرح الفجيرة للمشــاركة في مهرجان الإمارات لمســرح الطفل، من خلال عرض مســرحي جديد يسهم في تنمية الذائقة الفنيَّة لدى الأَجيال الناشئة.



شعار مسرح الفجيرة



وتأتى هذه المشاركة إيماناً من الفرقة بأهميَّة مسرح الطفل بوصفه وسيلة للتعليم والترفيه. كما تستعد الفرقة للظهور في مهرجان الكويت للمونودراما بمسرحيَّة «قطرة»، بالإضافة إلى التخطيط للمشاركة في أيام الشارقة المسرحيَّة.

### • كُرمت فرقتكم في اليوم الإماراتي للمسرح، ما الذي يمثله هذا

- كرّمتنا جمعيّة المسرحيين عن مشاركتنا في مهرجان القاهرة المسرحي الدولي من خلال مسرحيَّة «قطرة»، وهذا التكريم هو مصدر فخر واعتزاز لفرقتنا، ويمثل تأكيداً على جودة هذا العمل المسرحي والجهود المبذولة من فريق العمل في إثراء المشهد المسرحي المحلى، والذهاب به نحو التظاهرات المسرحيَّة الخارجيَّة. وحصدت «قطرة» لقب ثانى أفضل عرض متكامل في المهرجان.

### • كيف تقيم مشاركاتكم الأخيرة في أيام الشارقة المسرحيَّة؟ وما ملامح استعداداتكم للدورة القادمة؟

- تُعد أيام الشارقة المسرحيَّة من أبرز وأهم الفعاليات على مستوى دولة الإمارات العربيَّة المتحدة، حيث تجمع نخبة الفرق المسرحيَّة المحليَّة في منصة فنيَّة راقية تعكس تطور المشهد المسرحي، وتفتح آفاقاً واسعة للإبداع والابتكار. خلال السنوات

الماضية، أثبتت فرقة مسرح الفجيرة وجودها بقوة من خلال مشاركاتها المتنوعة، التي نالت استحسان النقاد والجمهور على حد سـواء، حيث قدمت عروضاً ذات جـودة فنيَّة عالية تعكس عمق التجربة المسرحيَّة وروح الإبداع التي تسير عليها الفرقة. آخر أعمال الفرقة في «الأيام» كانت مسرحيَّة «في انتظار العائلة»، للمخرج • كلمة أخيرة؟ سعيد الهرش كما أشرت سابقاً، وهي لاقت تفاعلاً واسعاً وأكدت قدرة الفرقة على التناول المسرحي لقضايا اجتماعيَّة معاصرة بطريقة فنيَّة جذابة.

> أما بخصوص الاستعدادات للدورة القادمة، فإن الفرقة تعمل حالياً على مشروع مسرحي جديد يحمل في طياته مفاجأة كبيرة ستبهر الجمهور الكريم بإذن الله.

### حضوركم في مهرجان الإمارات لمسرح الطفل؟ كيف تراه؟

- لمسرح الفجيرة حضور قوي ومستمر في مهرجان الإمارات لمسرح الطفل، حيث يثبت نفسه كإحدى الفرق المسرحيَّة الرائدة في هذا المجال. خلال الفترة الأخيرة، شاركت الفرقة بعدة أعمال متميزة من أبرزها: مسرحيَّة «جوهرة الأرض»، التي أبدع في إخراجها الفنان والمخرج صابر رجب، حيث نجحت المسرحيَّة في جذب اهتمام الأطفال والعائلات من خلال طرحها المتميز لقضايا بيئيَّة واجتماعيَّة هادفة بأسلوب مسرحى شائق ومناسب للأطفال. كما قدمت الفرقة مسرحيَّة «شابو والمفتاح» تحت إشراف وإخراج الفنان صابر رجب أيضاً. تأتي هذه المشاركات في إطار حرص

مسرح الفجيرة على تعزيز دور المسرح في تنشئة جيل جديد واع ومبدع، ويؤكد تواصله الدائم مع مهرجان الإمارات لمسرح الطفل على التزامه بإثراء المشهد المسرحي للأطفال في الدولة.

- أتوجـه بجزيل الشكر والامتنان إلى صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي عضو المجلس الأعلى حاكم إمارة الشارقة، على ما يبذله سموه من جهود عظيمة في خدمة الحركة المسرحيَّة والثقافيَّة في الدولة، وعلى رعاية سموه المستمرة للفنانين والمسرحيين وحرصه العميق على ترسيخ مكانة المسرح بوصف مكوناً أساسياً في النسيج الثقافي الوطني، فما تحققه الشارقة من إنجازات يعود بشكل مباشر إلى رؤى سموه العميقة • لفرقتكم مشاركات مهمة ومتواصلة في مسرح الطفل، ماذا عن وثقافته الرفيعة، كما أتقدم بخالص الشكر وعظيم الامتنان إلى صاحب السمو الشيخ حمد بن محمد الشرقي، عضو المجلس الأعلى حاكم إمارة الفجيرة، وإلى سمو الشيخ محمد بن حمد بن محمد الشرقي، ولي عهد الفجيرة، على دعم سموهما الكبير والدائم لمسيرة الثقافة والمسرح والفنون في الإمارة، وعلى اهتمام سموهما المتواصل بتعزيز دور المسرح في المجتمع.

وأختم القول بأن ما نراه اليوم من حراك مسرحي نابض في الدولة هو ثمرة لتكاتف الجهود الرسميَّة والمجتمعيَّة، وهو ما يدفعنا إلى مواصلة العمل بإخلاص لخدمة المسرح والثقافة والفنون، وتقديم كل ما من شأنه أن يعكس الوجه الحضاري





### أهم المحطات في مشوار عبدالله السويدي المسرحي

- التحق بمسرح الفجيرة في العام 1981.
- أول عمل مسرحي له مع الفرقة في العام 1981 بمسرحيَّة «سبعة
- ترأس مجلس إدارة الفرقة بدءاً مـن 1995، وفي دورات انتخابيَّة متعددة، وهو يشغل المنصب حالياً.
- حضر مع فرقة مسرح الفجيرة في العديد من المهرجانات المسرحيَّة المحليَّة والخارجيَّة، أهمها: أيام الشارفة المسرحيَّة، مهرجان الإمارات لمسرح الطفل، مهرجان دبي لمسرح الشباب، مهرجان المسرح العربي، مهرجان المسرح الخليجي للفرق الأهليَّة في مجلس التعاون لدول الخليج العربيَّة، مهرجان الإسكندريَّة المسرحي، مهرجان القاهرة الدولي للمونودراما، مهرجان بولندا المسرحي الدولي للمونودراما، وغيرها.
- نال مع الفرقة العديد من الجوائز المسرحيَّة أهمها: جائزة أفضل عرض مسرحي متكامل في أيام الشارقة المسرحيَّة في دورتها التاسعة عشرة 2009، عن مسرحيَّة «حاميها حراميها»، لمعدها إسماعيل عبدالله، ومخرجها حسن رجب، وجائزة أفضل عرض مسرحي متكامل ثان في مهرجان الإمارات لمسرح الطفل، في دورته الرابعة 2009، عن مسرحيَّة «عبود ودودو» لمؤلفها طلال محمود ومخرجها مبارك ماشي.





توجت مسرحيَّة «لاموضي La Mode» - وتعني بالفرنسيَّة الموضة - للمخرج التونسي الطاهر عيسى بن عربي، بنصيب الأسـد من جوائز مهرجان المسـرح الحر، الذي تنظمه فرقة مسرحيَّة تحمل الاسم نفسه في العاصمة الأردنيَّة عمّان. حصلت المسرحيَّة على «ذهبيَّة أفضل عمل مسرحي متكامل»، كما نال مخرجها ابن عربي جائزتي «أفضل إخراج» و «أفضل سينوغرافيا».

### عمّان: لمي طيارة كاتبة وناقدة من سوريا

تـدور أحداث المسـرحية حـول عالم الأزيـاء والموضة، الذي يمثل نموذجاً مصغراً للعالم الأكبر الذي تحكمه العلامات التجاريَّة. استخدم المخرج، الذي كتب النص أيضا، شتى أنواع البهرجة البصريَّة، بدءاً بعروض الأزياء تحت وهج الإضاءة، والصور المتحركة على الشاشات، وصولاً إلى الاستعانة بلاعبات الأكروبات أو السيرك المبهرات. بدا العرض أشبه بالاستعراض منه بعرض مسرحي كلاسيكي. يمكن القول إنه العرض الوحيد الذي شاهدته في السنوات آليَّة وبشريَّة، فالتقيت المخرج ابن عربي وحاورته فيما يلي.

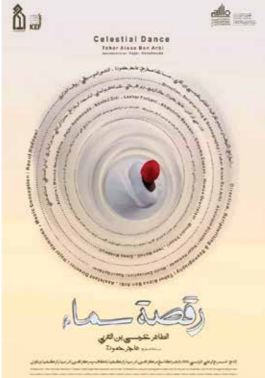
• واجه البعض مشكلة في التواصل مع العرض وفهم رسالته، أيكون ذلك بسبب اللهجة الدارجة أم بسبب تركيزه على الجانب

- الحقيقة أن هناك عدة عوامل، بداية باللغة المكتوبة بطريقة دقيقة. أنا أعد نفسى مؤلفاً أكثر منى مخرجاً وسينوغرافاً، فأساس اختصاصى هو التأليف المسرحي. المسرحيَّة فيها حكاية دقيقة ومرتبطة باللغة المستخدمة، والشخصيات، والفضاء، والتطور الدرامي للحكاية، وهذا كله ليس من السهل أن يصل إلى الجمهور. كنا قد جهزنا ترجمة إنجليزيَّة للعرض، لكن حين عرفنا أن الجمهور سيكون عربياً، قررنا أن نجازف ونقدمه باللهجة التونسيَّة، التي بطبيعتها تختلط أحياناً بالفرنسيَّة. هذا بدوره جعل النص صعب الفهم، بخاصة أنه احتوى رموزاً. نصوصي بحد ذاتها تحتوي جانباً أصيلاً ومتأصلاً في الثقافة الأخيرة، وامتلك كل عناصر النجاح على صعيد الإخراج، من تقنيات التونسيَّة ورموزها وشيفراتها. السينوغرافيا الضخمة التي كانت تشبه الاستعراض كانت مقصودة أيضاً في بناء الاختيارات

الجماليَّة، وتعزيزاً للعنف الذي نشاهده اليوم في الصورة من

استعراض عضلات. بمعنى آخر، هناك ارتباط بين رؤية النص





والتصور الإخراجي.



• العرض كان مبهراً على صعيد الشكل والسينوغرافيا.. لكن ألا ترى معى أن هذا الأمر سلاح ذو حدين، إذ قد يطغى الإبهار البصرى على النص وعلى الممثلين وعلى العرض المسرحي نفسه؟

- قد أوافقك الرأى بالنسبة للأداء التمثيلي الخاص بإحدى الممثلات، الذي لم يكن مقنعاً في العرض الذي قدمناه في الأردن، بل كان سيئاً، وأعتقد أنه أثر على العرض. ربما حصل ذلك بسبب الخوف أو قلة التجربة، لأنها في العروض الأخرى كانت أفضل. كما أن البعض رأى أن العرض لا يبرز سوى ممثلين وأنا لا أوافق على هذا، فهناك سبعة ممثلين على الركح. ربما ليست لديهم حوارات، ولكن وجودهم على الركح كان بطريقة وأداء تمثيلي مختلفين، فهم في النهاية ممثلون ويقومون بتأدية أدوارهم بصفتهم عارضي أزياء. المسرح ليس نصاً فقط. كما أنني لا أوافق على أن النص كان ثانوياً في العرض، بل كان أساسياً ويشكل عمق العرض على مستوى الكتابة.

هناك شخصيتان في مكان مغلق ضمن ورشة خياطة، وتحت وطاة التصوير التلفزيوني، وعليهما أن تبدعا معا برغم اختلاف وجهات النظر. فالمرأة تمتلك سلطة الخياطة، ولكنها فلسفياً لا تملك التصورات الفكريَّة والجماليَّة، بينما مصمم الأزياء البوهيمي المبدع يمتلك الطاقة الإبداعيَّة الكبيرة التي لا يمكن تأطيرها. هو يشبه في تاريخ الجمال أنطونان أرتو، الذي عُرف بأفكاره الفذة في التنظير، لكنه لم يستطع فعلياً إنجاز مسرحيَّة ناجحة. فبطل المسرحيَّة «أيهم» توقف عند أفكاره ولم يستطع تجسيدها إلا بوجود «فريدة». وفي

هذا المكان المغلق، تتجسد السلطة في صوت يفرض عليهما إنجاز إبداعهما، وهذا الإبداع يتجسد على الركح من خلال وصلات في فن الموضة أو الفنون التي تتقاطع معها.

• المكان المفترض على المسرح، وأنت أشرت إليه الآن، لم يكن واضحاً بالنسبة لي بصفتي من المشاهدين. لقد فهمت العرض من خـلال حديثك عنه، ومع ذلك يمكنني القول إنه كان عرضاً جذاباً من الناحية البصريَّة، ولم أستغرب حصوله على جائزتي الإخراج

- المكان كان يمثل استوديو تلفزيونياً. ربما لم يصلك بسبب اللهجـة أو اللغة، لأن اللهجة التونسيَّة في الحقيقـة معقدة. ولكننا حين عرضنا في تونس لم نواجه هذه المشكلة في فهم الجمهور للحكاية. أما بالنسبة للسينوغرافيا، فلا يمكنني الحديث عنها من دون وجـود جسـد الممثل الـذي عددته في العمل عنصراً أساسـياً في البناء البصري. فالأداء التمثيلي، والمواقع الجسديَّة، وطريقة بناء الشخصيات، والصمت، والرمزيَّة المبطنة مثل دفاعنا عن الخصوصيَّة الثقافيَّة للشعوب، واعتبارنا أن العولمة هي عامل طمس لتلك الثقافات في ظل نظام رأسمالي يبيع البشر كسلع عبر الصورة التي احتلت مكان الكلمة... كل ذلك جزء من السينوغرافيا التي لم تكن مجرد إضاءة أو ديكور، بل كانت مجموعة من العلامات التي تُبنى مع الممثل. والممثل هو منبع كل شيء: النص، والسينوغرافيا، وكل ما يقدم على الركح.





• نعود إلى تجربتك السابقة في عرض «رقصة سماء» الذي وجد إعجاب الجمهور والنقاد، ومع ذلك لم يحظ بأي من جوائز أيام قرطاج المسرحيَّة. كيف تنظر إلى فكرة الجوائز في المهرجانات - الجوائز ليست مقياساً لجودة العمل، وجل الأعمال التي دخلت في

تاريخ المسرح لا علاقة لها بالجوائز. أهميَّة المشاركة في المسابقات المسرحيَّة هي التعريف بالأعمال وتجارب المخرجين لا غير.

• «رقصة سماء» ما زال يقوم بجولات ضمن المهرجانات. كيف توفق بين عرضين مسرحيين في الوقت ذاته؟

- بالنسبة لي، المسرح هو شغفي وعملي اليومي. وحالياً، أقوم بالتوزيع الفنى لأربعة أعمال مسرحيَّة، ثلاثة منها أعمال احترافيَّة، وهي: «الأمير الصغير»، و«رقصة سماء»، وعمل للهواة، إضافة إلى تأطيري لأعمال في المسرح المدرسي تتجاوز الثلاثة كل سنة. علاقتي بالمسرح كعازف الكمان الذي يتدرب كل يوم. لا أنظر إلى العمل الفنى بوصفه إنتاجاً احترافياً أو مصدراً للرزق، بل هو ممارسة بالنسبة لي تنطوي على علاقة حب. يمكن تسميتي بمسرحي هاو مدى الحياة.



• أخيراً، كيف يساعد توافر الإنتاج الجيد، أكان حكومياً أم مستقلاً، في نجاح العمل المسرحي؟

- الإنتاج جزء مهم من نجاح أو فشل عمل ما، وهو عنصر يوازى الإخراج والتأليف. مهنة خاصة ومهمة ما زالت تعانى في العالم العربى، فهناك إنتاجات ضخمة في غير محلها أو لا تحمل الكفاءة في جلها، فالإنتاج يرتبط بالضرورة بالتوزيع الفني، وهي عمليَّة لا تكتمل إلا بعمل دؤوب وجديَّة متناهية من طرف الإنتاج. بالإمكان إنجاز أعمال في ظروف إنتاجيَّة صعبة، ولكن استمرارها مرتبط بفريق إنتاج متقدم ومؤمن بالفعل الفني.

### بطاقة العرض

تمثيل: أمير الدريدي، مريم ريز، عبير الصميدي، منار طنقور، شيماء فتحي الخميري، سارة الركباني، صندرو الماطري، إلى جانب صالح بلقون، ويزن أبو مارسيل من الأردن.

المَسْلَحُ المَسْلَحِ 105 مستبير 2025 المحدد (72) - سبتبير 2025

إضاءة وسينوغرافيا: الطاهر عيسى بن العربي. إدارة الخشبة: الطاهر عيسى بن العربي. صوت: عزيز بلحاج. تقنيات البث: عادل الشعباني.



تعد الفنانة والممثلة المغربيَّة فريدة بوعزاوي من أهم الوجوه المسـرحيَّة المغربيَّة، التي فرضت نفسها في الساحة الفنيَّة بأدائها للعديد من الشخصيات المسرحيَّة المركبة. قادها عشقها المبكر للمسرح من دار الشباب إلى ركح كليَّة الحقوق بالدار البيضاء، قبل أن تصقل موهبتها بالتكوين في المعهد العالى للفن المسرحي بالرباط.

> حاورتها: سعيدة شريف إعلامية وكاتبة من المغرب

تجمع بين الفن التشكيلي والفن المسرحي، وتعترف بالدور الأساسى للفنون في تشكيل شخصيتها والرقى بذوقها، ورسم حتى شخصياتها المسرحيَّة والتشكيليَّة في نوع من التأثير والتأثر الجميل، الذي يأخذ فيه البعد الإنساني مداه الرفيع.

في هـذا الحوار تتحدث الفنانة فريدة بوعزاوي عن تجربتها الإبداعيَّة، وعن أعمالها المسرحيَّة، وطريقة اشتغالها على

الشخصيات المركبة التي تؤديها على الخشبة، وعن شغفها المبكر بهذا الفن الذي تعده متنفساً كبيراً بالنسبة إليها.

• ماذا يمثل المسرح بالنسبة إليك؟ وكيف تولّد لديك هذا العشق

- كان حلمي في الطفولة أن أصبح فنانة تشكيليَّة، وهو ما حققته لاحقاً وأنا في الثلاثينيات من عمري، حيث قدمت أول معرض للوحاتي بمدينة هانوفر الألمانيَّة، وبعدها بالمغرب. أما المسرح فقد بدأت علاقتى به منذ فترة المراهقة، حيث كنت أرتاد دار الشباب بالمدينة التي أقطنها. لكن أول علاقة حقيقيَّة لي بالمسرح كانت

حين قدمت أول أعمالي فوق الخشبة بالجامعة، وكان أول تفاعل مباشر مع الجمهور. ومنذ تلك اللحظة تولدت لدى رغبة جامحة وملحة للاستمرار في مزاولة فن المسرح والسعى من أجل الاحتراف في هـذا المجال. وبالفعل التحقت بالمعهد العالى للفن المسـرحي والتنشيط الثقافي بالرباط، ووجدت فيه حقاً ضالتي، وكانت أربع سنوات مكثفة من الدراسة تجمع بين مواد نظريَّة وأخرى تطبيقيَّة جد مهمة بالنسبة لي ولتكويني، ولهذا فأنا ممتنة لأساتذتي بالمعهد على عطائهم اللامشروط وتكوينهم الجيد، الذي أكد لي فعلاً أن تلك الخطوة كانت صائبة جداً.

• وهل هناك تقاطع بين الفن التشكيلي والمسرح؟ وهل ساعدك الفن التشكيلي في رسم شخصياتك المسرحيَّة؟

- كونى أجمع بين فن التمثيل وفن التشكيل أسهم في حساسيتي الفنيَّة والرقى بذوقى. فكل الفنون تصب في اتجاه واحد وتتكامل في تشكيل فنان حقيقي. هناك علاقة تأثير وتأثر بينهما، فمسرحيَّة «خريف» مثلاً ألهمتنى لرسم لوحة تشكيليَّة لامرأة صلعاء ذات ابتسامة خافتة سميتها «ميتاسـتاز»، وتعني آخر مراحل المرض الخبيث، ولم الاكتئاب والعزلة القاتلة؟ يكن ذلك سوى نتيجة تأثري العميق والفعلى بالعمل المسرحي.

> • كيف تختارين أعمالك والشخصيات التي تقدمينها في المسرح؟ -أختار أدواري المسـرحيَّة بناءً على العمق النفسـي للشخصيَّة، ومدى تفاعلها مع القضايا الإنسانيَّة والاجتماعيَّة. وبشكل عام أنا

أفضل الشخصيات المركبة التي تحمل تناقضات، لأنها تمنحني فرصة للغوص في تفاصيلها والبحث عن حقيقتها. إذا شعرت بصدق الشخصيَّة وانجذبت إليها أصبحت جزءاً من اليومي الذي أعيشه.

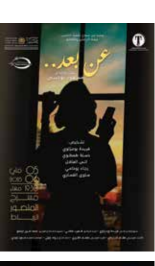
• وكيف تقيمين علاقتك بمختلف المخرجين الذين تعاملت معهم، وهل تتاح لك الفرص للتدخل في العرض المسرحي، بخاصة أنك في بعض الأعمال تتحملين المسـؤوليَّة الكبري على مستوى التشخيص الفردي أو الثنائي؟

-علاقتي بالمخرجين مبنيَّة على الاحترام المتبادل والحوار الفني. أؤمن بالعمل الجماعي، لكنني لا أتواني عن تقديم اقتراحات فنيَّة عندما أكون في موقع يخول لي ذلك، بخاصة حين يكون دوري محورياً. أسعى دائماً للتعاون بانفتاح دون المساس برؤية المخرج.

• لجأت إلى التشخيص خلال أزمة كورونا، حيث قدمت مجموعة من الشخصيات عبر وسائل التواصل الاجتماعي وتفاعل معك الكثيرون، فهل كان الفن والتشخيص تحديداً أداة أنقذتك من

- خـلال فترة الحجر الصحـي، وجدت في تركيب شـخصيات وتقليد أخرى وسيلة لمقاومة العزلة والقلق، حيث جسدت شخصيات متعددة من خلال التنكر عبر المكياج، وتلقيت تفاعلاً جميلاً من الجمهور عبر وسائل التواصل الاجتماعي. كان ذلك بالنسبة لي خلاصاً نفسياً ومتنفساً حقيقياً في تلك الظروف الصعبة.















- التكوين الأكاديمي مهم، لكن الممثل لا يجب أن يكتفي به. عليه أن يستمر في التطوير الذاتي، من خلال الورشات، القراءة، مشاهدة الأعمال الفنيَّة العالميَّة، سينمائيَّة كانت أم تشكيليَّة أم موسيقيَّة. الفن في تطور مستمر، وعلى الفنان أن يواكب هذا التغير.

• وماذا عن مسارك الفنى الذي انطلق بك من دار الشباب وتحول بك من دراسة القانون بالجامعة إلى الالتحاق بالمعهد العالي للفن المسرحي والتنشيط الثقافي، ثم أستاذة للفن وممثلة مسرحيَّة؟

- التحاقي بكليَّة الحقوق، ومن بعدها المعهد العالى للفن المسرحي، شكل مسارات مختلفة لكنها متكاملة. القانون منحنى منهجيَّة تفكير نقديَّة، بينما صقل المعهد موهبتي وفتح لي أبواب الاحتراف. وكوني اليوم أستاذة وممثلة فهو امتداد لهذا المسار





• برغـم تخرجك في المعهد العالى للفن المسـرحي والتنشـيط الثقافي عام 2006، فإنك لم تؤسسي جمعيَّة «أثر للثقافة والفن» إلا في عام 2017 مع الفنان منصف القربي، فما سبب ذلك التأخر؟ وما أهداف الجمعيَّة؟

- تأخرت في تأسيس جمعيَّة «أثر للفن والثقافة» لأنني أردت أن أكون على وعى تام بأهدافها وغاياتها، وتأسيسها جاء لتكون فضاءً للإبداع والتكوين، خاصة لفائدة الشباب والنساء. الجمعيَّة تسعى إلى إرساء ثقافة المسرح من خلال أعمال أختارها بعناية لتعكس الأهداف التي تسعى الجمعيَّة إلى تحقيقها، وتتمثل في الرفع من ذوق الجمهور المغربي، وطرح قضاياه الاجتماعيَّة ذات البعد الإنساني بشكل فني رفيع.

• في مسرحيَّة «عنقود الريح» للمخرجة نعيمة زيطان، وعن نص للكاتب أنس العاقل، قدمت دوراً مركباً لعجوز مصابة بالزهايمر، وبرعت في أسلوب التشخيص الذي جمعت فيه بين التقمص والاندماج الكلي والأداء التشخيصي أو البيوميكانيكي، فكيف اشتغلت على هذا العمل الذي يعالج قضايا عميقة؟

- مسرحيَّة «عنقود الريح» كانت تجربة استثنائيَّة، افترحت النص المســرحي على الصديقــة والمخرجة نعيمة زيطـــان ولم تتردد في قبوله، وهو للكاتب أنس العاقل، وقد تطلب مني دور المرأة المصابة بالزهايمر مجهوداً كبيراً على مستوى الجسد والذاكرة. اشتغلت بالتقنيات التي درستها في المعهد واستفدت من تجربتي الخاصة في الاشتغال على الجسد، إضافة إلى أن كل المجموعة المشتغلة على هذا العمل المسرحي من مخرجة وممثلين وحتى السينوغراف ومؤلف الموسيقي، كانت تبحث عن الأفلام والبرامج وكل الأشياء التي توثق لمرض الزهايمر، وذلك للاستفادة من كل ذلك في بناء الحالة النفسيَّة المناسبة لتلك الشخصيَّة وبشكل تدريجي. الكل أسهم في إنجاح هذا العمل، فالدور الذي لعبه الصديق والممثل منصف القبرى لم يكن بالهين، فقد أسهم بشكل كبير في إبراز

• وفي مسرحيَّة «عن بعد» للمخرج مسعود بوحسين المستلهمة من قصة حقيقيَّة لك، عانيت فيها من الوحدة القاتلة في وقت الحجر الصحى، وكنت تلجئين للرسم والتمثيل وتعرضين ذلك

الحالة النفسيَّة لمريضة الزهايمر بوضوح، كما أن الإخراج الذي

قامت به الفنانة نعيمة زيطان كان ناضجاً وعميقاً، ركز بالأساس

على الجانبين النفسي والاجتماعي للشخصيَّة.

عبر وسائل التواصل الاجتماعي لمحاربة السأم والشعور بالوحدة، وهـو ما قدمته في المسـرحيَّة من خلال شـخصيَّة «أمل»، وهي المسرحيَّة التي تندرج في إطار التوجه التجريبي، الذي صار ميسماً للمسرح المغربي في السنوات الأخيرة، فما تقييمك لهذا التوجه التجريبي؟ وهـل يمنحك بصفتك ممثلة إمكانيات كبيرة لتنويع الأداء المسرحي؟

- كانت تجربة شخصيَّة عميقة جداً، لأنها مستلهمة من معيش واقعى في فترة الحجر الصحي، حيث كان الرسم والتشخيص متنفساً حقيقياً لى ضد العزلة القاتلة. المسرحيَّة تنتمى إلى التجريب، وهو توجه أراه ضرورياً، لأنه يمنحنى بوصفى مشخصة إمكانيات جديدة في الأداء، ويوسع أدوات التعبير الجسدى والصوتي والرمزي، بعيداً عن القوالب الجاهزة. المسرح المغربي التجريبي اليوم يعكس وعياً جمالياً ورغبة في مساءلة الواقع الفني والاجتماعي. وقد منحتني هذه التجربة فرصة الاشتغال على المونولوغ لمدة ساعة ونصف، كما أنها كانت بمثابة تحد كبير لى، لأننى كنت أحاور شخصيات كانت مصورة مسبقاً مما جعل نسبة الخطأ غير مقبولة. لقد كان ذلك مجهداً جداً، لكنني تمكنت من التغلب عليه بفضل إدارة المخرج مسعود بوحسين الذي كان متمكناً من أدوات الإخراج، ومنحنى الثقة والدعم لأتمكن من تحقيق ذلك.



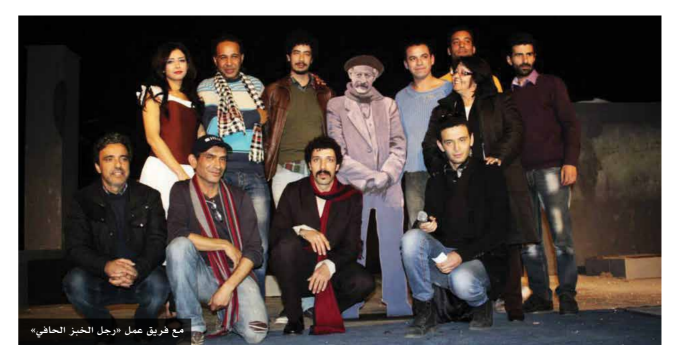


• تركزين في كل أعمالك على القضايا الإنسانيَّة، وتسعين إلى تشخيص هشاشة الكائن البشري وتقديمه في مختلف حالاته، وتدافعين أيضاً عن حقوقه، كما هو الشأن في مسرحيَّة «عيد ميلاد سعيد» للكاتبة والمخرجة فاطمة الزهراء الهويتر، التي إليه؟ تلعبين فيها دور الطبيبة إلى جانب الممثل عادل أبا تراب، وتتناول موضوع الموت الرحيم والوحدة في أرذل العمر، حيث تسعى إلى تحقيق الأمنية الأخيرة للعجوز المغترب الحزين، وقدمت دورك بنوع من التكثيف في الأداء الجسدي والصوتي، مظهرة كل المشاعر دونما مبالغة أو تزييف، وهو ما جعل أداءك صادقاً إلى أبعد الحدود، شأنه شأن دور الممثل عادل أبا تراب، فكيف تشتغلين على أدوارك، وهل تتمكنين من التخلص منها بسهولة؟

- كان التحدي في هذه المسرحيَّة هو الأداء بالتلقائيَّة التي تحاكى الواقع، من دون اللجوء إلى المبالغة. كنت أبحث عن الصدق في اللحظة، فأترك جسدي وحواسي تنفعل بالحالة الدراميَّة. هذه المسرحيَّة كانت تجربة فريدة، ففاطمة الزهراء الهويتر ليست فقط مخرجة وكاتبة العمل، بل صديقة مقربة أتقاسم معها الكثير من المشاعر الصادقة، وأيضاً هموم وتحديات المهنة، فهي ممثلة أيضاً. كنت جد متحمسة لهذا العمل، خصوصاً حينما قرأته لأنه يحمل بعداً

• تظل مسرحيّة «خريف» للمخرجة أسماء هوري المتوجة بالجائزة الكبرى لمهرجان المسرح العربي في دورته التاسعة عام 2017، التي حصلت من خلالها على جائزة أحسن تشخيص إناث، هى العمل المسرحي الذي عرفت من خلاله في العالم العربي، فكيف تستعيدين هذا العمل المسرحي الموجع الذي يسلط الضوء على جسد المرأة المصاب بالسرطان ونظرة الرجل والمجتمع

- نعم، أعد «خريف» محطة محوريّة في مساري. تلك الشخصيّة التي تحمل جسد امرأة تصارع السرطان كانت حملاً إنسانياً كبيراً. المسرحيَّة لم تكن فقط عن المرض، بل عن نظرة المجتمع القاسية إلى جسد المرأة حين يفقد معاييره الجماليَّة النمطيَّة. كنت أشعر في كل عرض بأنني أحمل صوت نساء كثيرات، ولذلك لم أكن أمثل فقط، بل أعيش الألم والأمل معاً. تتويجي بهذا العمل كأحسن ممثلة كان لحظة مؤثرة.





• لا يمكن الحديث عن كل أدوارك المتنوعة والغنيَّة والأعمال المسرحيَّة الكثيرة التي قدمتها، لكن نرغب في أن نعرف أوجه الاختلاف التي وقفت عليها في العمل مع مخرجين مغاربة

- العمل مع مخرجين مغاربة وأجانب كان مفيداً جداً. مع المغاربة، يوجد تواصل عاطفي ولغوي يسهِّل الاشتغال، لكن مع الأجانب أكتشف رؤى مختلفة ومقاربات جديدة. فهذا التفاعل بين الثقافات أغنى تجربتي وفتح لي أفقاً أوسع في الأداء والتفكير

• وهل المشهد المسرحي المغربي اليوم صحي؟ وهل الشكل الذي يقدم به الدعم سيساعد برأيك في دعم وتشجيع التجارب الجيدة

-المشهد المسرحي المغربي في حركيَّة دائمة، لكن لا يمكن القــول إنه «صحى» بشــكل كامــل. هناك طاقات ومشــاريع مهمة، لكن الدعم المؤسساتي ما زال في حاجـة إلى إصلاحات جوهريَّة والمزيد من التمويل. أما الطريقة التي يُوزع بها الدعم حالياً فلا تضمن دائماً الإنصاف، وقد لا تعكس الجودة أو الأحقيَّة. نحن بشكل عام بحاجة إلى إرادة سياسيَّة حقيقيَّة من طرف الفاعلين السياسيين للنهوض بهذا المجال ودعمه، كما أن على النخب المثقفة التي تحمل مشاريع ثقافيَّة وفنيَّة أن تسعى إلى تحقيقها برؤية ثقافيَّة متكاملة، وتضع الفنان في صلب التنمية.

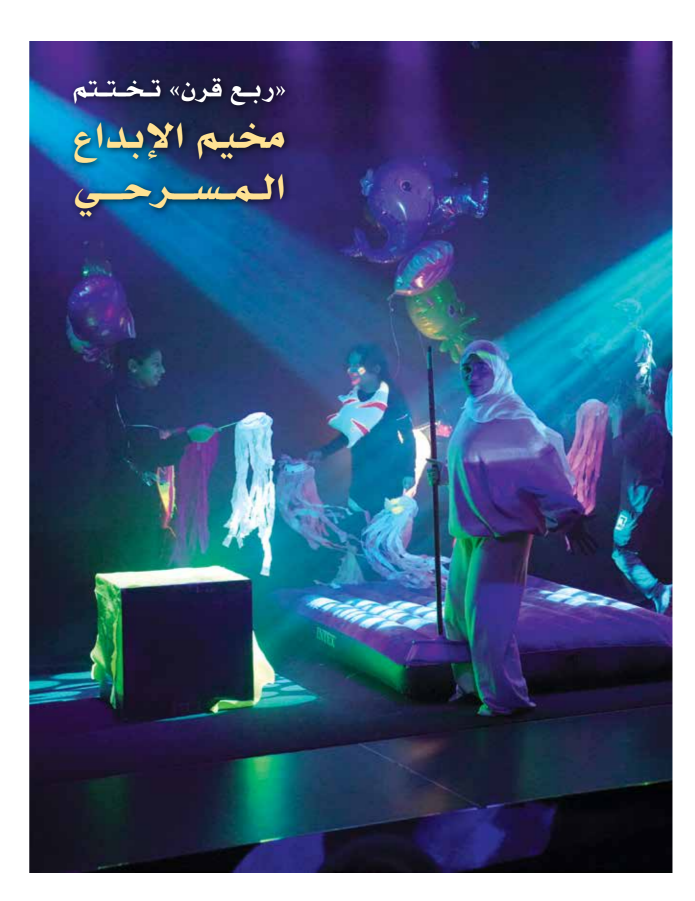
### • ومن هي الأسماء المسرحيَّة العربيَّة أو الغربيَّة التي أثرت فيك وغذت مسارك المسرحى؟

- تأثرت بفنانين مغاربة وأجانب على حد سواء، فمن أهم الشخصيات الملهمة بالنسبة إلى الفنانة المغربيَّة الراحلة ثريا جبران سيدة الركح، والكبير هرم المسرح المغربي الفنان الراحل الطيب الصديقى. أما خارج المغرب فأنا عاشقة لمسرح المخرجة الفرنسيَّة أريان منوشكين Ariane Mnouchkine التي عملت على تشكيل فرقة مسرحيَّة سمتها «مسرح الشمس» بالتعاون مع زملائها، وكانت لها منذ عام 1964 إسهامات كبيرة في إعادة إحياء المسرح الفرنسي.

### • وأخيراً ما هو جديدك المسرحي؟

- أشتغل حالياً على مشروع مسرحى جديد يحمل عنوان «ثابت وخفيف»، من تأليف وإخراج مسعود بوحسين، وهو كوميديا ساخرة تتناول قضايا مرتبطة بالعلاقات المعقدة بين الأزواج. العمل في طور الإنجاز، ونتطلع إلى تقديمه في شهر سبتمبر المقبل.





اختتمت أخيراً فعاليات «مخيم الخيال والإبداع»، الذي نظمه مركز ربع قرن للمسرح وفنون العرض التابع لمؤسسة ربع قرن لصناعة القادة والمبتكرين، تحت شعار «نتخيل ونبدع مسرحاً للمستقبل»، وامتدت فعالياته التي نظمت في مراكز المؤسسـة المتعددة، على ثلاث فترات خلال شـهري يوليو وأغسطس الماضيين، وسعى المخيم إلى تنمية وصقل المهارات الأدائيَّة والمسـرحيَّة للمشــاركين من مختلف الأعمار، ضمن بيئة تدريبيَّة محفزة جمعت بين التجارب العلميَّة والعمليَّة.

### الشارقة: نور جاسم

ورشات تدريبيَّة في ثلاثة مجالات، وهي «فن الإيماء» وأشرف عليها الفنان التونسي خالد بوزيد، و«الفنون الأدائيَّة» وأشرف عليها الفنان الكويتي عبدالله التركماني، و«فنون العرائس» وأشرفت عليها الفنانة الفلسطينيَّة فيروز نسطاس.

الجسدي والصوتي، وفهم أساليب التعبير المختلفة، واختتمت هذه الحي وفنون التحريك.

الفترة في 30 يوليو بعروض مسرحيَّة متنوعة قدمها المشاركون، جسدت الخبرات التي اكتسبوها في الورشات.

أما الفترة الثانية فنظمت في المدة من 3 إلى 18 أغسطس، انطلقت الفترة الأولى من المخيم في 15 يوليو، وتضمنت وقدمت ورشاً في فنون الأداء مع الفنانين الأردني فراس المصري، والمصري مازن الغرباوي، وورشة في «فنون العرائس» مع المدرب التونسي حسان المري، استكمالاً لمشروع «روح النخلة» الذي انطلق في مخيم الخيال والإبداع العام الماضي واستمر إلى العام الجاري، وهدفت هذه المرحلة إلى تعميق المعرفة العمليَّة، ركزت البرامج التدريبيَّة على تنمية الخيال، وتطوير الأداء وتوسيع الآفاق الفنيَّة للمشاركين، وتعزيز مهاراتهم في الأداء





الجمهور الصيني.

ضم العرض مجموعة من منتسبي مؤسسات ربع قرن، وقام بتدريبهم الفنان الإماراتي عبدالله صالح، بإشراف من خبير فن الإيماء اللبناني فائق الحميصي.

#### محطات

وتزامنت مع حفل افتتاح الدورة الثانية عشرة لتدريب المختصين في فنيات المسرح بين الصين والدول العربيَّة. قدّم الوفد عرضاً مسرحياً، وشارك في ورش عمل متخصصة، منها ورشة مكياج أوبرا بكين، وحضر المؤتمر الدولي لتبادل التعاون الثقافي والفنون

وفي شنغهاي جاءت المشاركة في الفترة من 20 إلى 22 مايو، حيث قدم العرض في أكاديميَّة شنغهاي للمسرح بحضور شخصيات فنيَّة ودبلوماسيَّة. كما زار الوفد قسم العرائس في الأكاديميَّة وحضر حصة تدريبيَّة لتحريك دمي

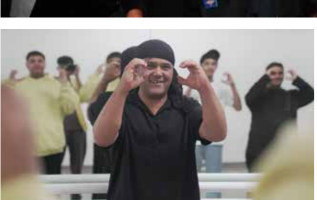


وقدم وفد المؤسسة عرضاً مسرحياً إيمائياً بعنوان «نحو الخمسين: من وهج اللؤلؤ إلى ضوء الفضاء»، الذي يروى قصة تطور دولة الإمارات من البدايات إلى آفاق المستقبل، عبر لغة فنيَّة بصريَّة تفاعل معها



استمرت المشاركة في مدينة ينتشوان من 17 إلى 19 مايو،

الماريونيت.





وفى بكين، استضافت الأكاديميَّة الصينيَّة الوطنيَّة للفنون المسرحيَّة الوفد خلال المدة من 23 إلى 25 مايو، حيث قدّم المنتسبون عرضهم المسرحي. تخللت الزيارة جولة في مرافق الأكاديميَّة، وشارك الوفد في المنتدى الحواري «الوئام في التناغم»

واختتمت الجولة في الفترة من26 إلى 29 مايو بالمشاركة في معرض قوانغتشو الدولي للإضاءة والصوت. حضر الوفد حفل تخرج المشاركين في الدورة الثانية عشرة لفنيي المسرح العربي-الصيني، وقدّم عرضاً ختامياً لمسرحيّة «نحو الخمسين..».

وتعد مؤسسة "ربع قرن لصناعة القادة والمبتكرين" أول مؤسسة إماراتية وعربية وإقليمية تهدف إلى بناء جيل إماراتي قادر على قيادة المستقبل والتأثير فيه، مع الحفاظ على الهوية الوطنية. تأسست المؤسسة في سبتمبر 2016 بتوجيهات كريمة من سمو الشيخة جواهر بنت محمد القاسمي، قرينة صاحب السمو حاكم الشارقة ورئيسة المؤسسة.

وتضم المؤسسة أربع جهات رئيسية: أطفال الشارقة، وناشئة الشارقة، وسجايا فتيات الشارقة، والشارقة لتطوير القدرات. آراء

المستقبل، وأن المسرح ليس مجرد ترفيه، بل

العمل الجماعي، والقدرة على التعبير الفنى.

هو وسيلة تحاكي الواقع وتتنوع بين المسرح الثقافي والتربوي وغيره». وبهذا الختام، يطوي مخيم الخيال والإبداع صفحة ذكريات

حافلة بالتجارب الفنيَّة والإبداعيَّة، واضعاً بصمته في تمكين

المواهب الشابة، وفتح آفاق جديدة أمامها لخوض تجارب مسرحيَّة احترافيَّة، في إطار بيئة تعليميَّة إبداعيَّة تعزز الثقة بالنفس، وروح

جولة صىنيَّة

وعلى صعيد آخر، كان مركز ربع قرن للمسرح وفنون العرض، قد

أنجز جولة فنيَّة وثقافيَّة ناجحة في جمهوريَّة الصين الشعبيَّة خلال

شهر مايو الماضي، وذلك ضمن برنامج المسرح الرقمي ومبادرة

«الحزام والطريق». شملت الجولة أربع مدن صينيَّة هي ينتشوان،

في التعبير عن أنفسهم وآرائهم».



### هشام زين الدين باحث ومخرج مسرحي من لبنان

يمكن كتابة صفحات ومجلدات عن زياد الرحباني، لكن الناس العاديين الحقيقيي سنخصص هذا المقال للحديث عن مسرحياته فقط، التي قدمها خدمة قضيته الإنسانيَّة و بحسب الترتيب الآتي: «سهريَّة» (1973)، «نزل السرور» (1974)، والشهرة، ولم يسع إلى السرور» (1984)، «شي المفكرين والمؤثرين الع الشل» (1983)، «بخصوص الكرامة والشعب العنيد» (1993)، «لولا لتطوير عالمنا المعاصر. فسحة الأمل» (1994).

ضمن مسيرته الفنيَّة الطويلة، عمل زياد الرحباني للمسرح خلال عقدين من الزمن فقط، منذ 1973 حتى 1994، فيما خصّص سنواته الأخرى للإنتاج الموسيقي والإذاعي. وعلى الرغم من مطالبة الجمهور اللبناني وانتظاره لجديده المسرحي بشغف، فإن زياداً لم يستجب لهذه المطالب طوال ثلاثة عقود. هل هو موقف من الجمهور أم من المسرح، أم من قدرة المسرح على ممارسة التغيير الذي كان ينشده? سؤال تُجيب عنه الأيام القادمة.

خرج زياد الرحباني من العباءة الرحبانيَّة عن سابق إصرار وتصميم، وسلك نهجاً فنياً وفكرياً متميزاً عن عائلته. تمسّك بقوة بمواقف ودافع عن القضايا التي آمن بها، وهي دائماً قضايا الناس العاديين الحقيقيين. وظف إبداعه ومواهبه المتعددة في خدمة قضيته الإنسانيَّة والاجتماعيَّة والسياسيَّة. لم تغرّه الألقاب والشهرة، ولم يسع إلى العالميَّة والانتشار والمال، شأنه شأن كبار المفكرين والمؤثرين العظماء، الذين أحدث وا التغيير الحقيقي اتطوير عالهنا المعاص،

لا يمكن التفريق بين زياد الفنان وزياد الإنسان، بين قناعاته السياسيَّة ومضامين مسرحياته وأغانيه. ولعل الأثر الأهم الذي تركه هو إعادة تعريف الفن، وربما مكانته، وتقديمه من منظور مختلف ليعكس من خلاله نبض الشارع والناس الحقيقيين، حيث لا وجود لأبطال بالمعنى المسرحي، والناس متساوون في المعاناة والظلم والقهر، وكذلك في الحلم. لذلك لا يمكن لأحد أن يحدد من هو بطل هذه المسرحيَّة أو تلك، لكن زياد الممثل والكاتب والمخرج تحوّل إلى بطل ونجم رغماً عنه، وعن تصوراته وقناعاته، فقد حسم

الجمهور الأمر ورفعه إلى مصاف الأبطال المؤثرين. ويمكن القول إن زياد الرحباني هو الفنان اللبناني الأكثر تأثيراً في عمليَّة التغيير الاجتماعي في لبنان، لأنه استطاع من خلال نشر أفكاره مسرحياً وغنائياً، أن يؤثر في تكوين وعي جيل كامل من اللبنانيين، وربما أجيال متعددة. هذا التأثير الواضح والملموس في الوعي الاجتماعي اللبناني لم يتمكن فنان آخر من تحقيقه بالدرجة نفسها، حتى الكبيرة فيروز والأخوان رحباني.

#### مسرحياته

نبدأ بمسرحيَّة «سهريَّة» (1973) التي تتحدث عن صراع الأجيال من خلال حبكة مسرحيَّة بسيطة وسطحيَّة من الناحية الدراميَّة، مسرح اعتمدت على الأغاني والموسيقي والحوارات التي تربط بين مسرح المشاهد شكلياً. يمكن اعتبار هذه المسرحيَّة نقطة الانطلاق في السياس مسيرة زياد المسرحيَّة، لم تكن بعيدة عن أجواء مسرح الأخوين النظام رحباني الجماليَّة والفنيَّة، فهي أقرب إلى الحفلة الممسرحة، لكنها ساخر حملت في تركيبتها ملامح الاختلاف عن السائد الفني، وبداية والمسالتفكير في إنزال الخطاب المسرحي من برج المثاليَّة والرمزيَّة إلى للفن».

مع مسرحيَّة «نزل السرور» (1974)، طرح زياد الرحباني رؤيته بوضوح، أي الاستقلال عن النهج الفني الرحباني، وشق طريق



مسرحي رحباني جديد قائم على النقد اللاذع واعتماد المسرح السياسي المباشر والمحفّز على التغيير، فكان موضوع الثورة على النظام هو الهاجس الذي عبّر عنه في هذا العمل بأسلوب كوميدي ساخر، رسم من خلاله خياره المسرحي، أي الكوميديا السوداء والمسرح السياسي الاجتماعي الهادف، بعيداً عن مقولة «الفن للفن».

مسرحيَّة «بالنسبة لبكرا شو؟» (1978) سلَّطت الضوء على المشاكل التي أغرقت المجتمع اللبناني في الفساد والاقتتال والكراهية بعد اندلاع الحرب الأهليَّة عام 1975.



### إصدارات

مسرحيَّة «فيلم أميركي طويل» (1980)، اقتبسها زياد عن الفيلم الأمريكي الشهير «طيران فوق عش الوقواق» الذي صدر عام 1975 من بطولة جاك نيكلسون، وإخراج ميلوش فورمان، عن رواية تحمل الاسم نفسه للكاتب كين كيسى. تدور الأحداث في مستشفى للمجانين تضم كافة شرائح المجتمع اللبناني من المهمشين اجتماعياً، والمدمنين على المخدرات، وضحايا العنف والحروب، شخصيات تتخبط في الفوضي وعدم التواصل والعبثيَّة. هي قراءة للحرب الأهليَّة

اللبنانيَّة بأسلوب كوميدى ساخر تميز به زياد الرحباني، واستطاع طرح ومناقشة القضايا الكبرى عن طريق السخرية المؤثرة. «فيلم أميركي طويل» صرخة أخرى في وجه الظلم والحرب تمجِّد الإنسان وحقه في العيش الكريم.

في مسرحيَّة «شــي فاشـل» (1983)، يعلـن زيـاد الرحباني تغييره الفكري والفني عن توجه الأخوين رحباني وفيروز. يبرز رحباني، والفكر الذي يروج للوهم على حساب الواقع والحقيقة. هـذا الاختلاف إلى العلن بقناع فني جمالي لكنه صريح وجرىء وواضح. موضوع المسـرحيَّة حول التحضير لإنتاج عرض مسـرحى بعنوان «جبال المجد»، وهي قرية لبنانيَّة تعيش في فرح ومحبة وتخبئ أسرارها في جَرّة فخاريّة وسط الساحة العامة. يمر شخص غريب ويسرق الجَرّة فيحصل الخراب والمشاكل بين أهلها، إلى أن ينجح المختار في القبض على السارق، وتعود الأفراح لتعم القرية. لكن على أرض الواقع في المسرح، تحدث كوارث بين العاملين في العرض، فالمخرج لا يستطيع العودة إلى بيته بعد انتهاء التدريبات إلا بعد أن يحصل على ضمانة من صديقه الضابط المسؤول عن





الأمن في المنطقة الخاضعة للميليشيات، وتنشأ بين أعضاء الفرقة صراعات تتصاعد تدريجياً برغم محاولات المخرج السيطرة عليها، لكنها تصل في النهاية إلى معركة بالأيدي، حتى المخرج نفسه الذي كان يسرق مال المنتج، يصبح ضحيَّة التناحرات.

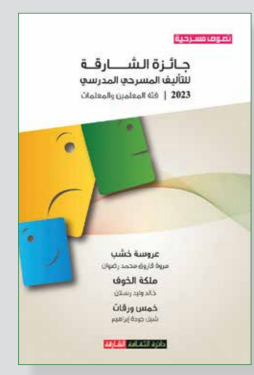
تمثل المسرحيَّة موقفاً فكرياً وفنياً مغايراً لمسرح الأخوين

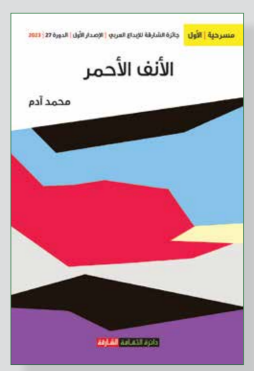
في مسرحيَّة «بخصوص الكرامة والشعب العنيد» (1993)، وكذلك في مسرحيَّة «لولا فسحة الأمل» (1994)، قدم زياد الرحباني ثنائيَّة مسرحيَّة مركبة من عملين متصلين موضوعياً ومنفصلين زمنياً، يوحدهما خطاب مسرحي واحد، وأجواء متشابهة حد التطابق، بالمضمون الساخر، وبالمشاهد المتقطعة التي لا تجمعها حكاية أو سرديَّة أحداث متصلة. في هاتين المسرحيتين، ابتعد زياد عن الواقعيَّة ودخل في منطقة العبثيَّة، وهي واقعيَّة مستترة لأنها تعكس الحقيقة التي أراد التعبير عن تعقيدها. هذا التحول في مسرحه لم تستسغه نسبة كبيرة من الجمهور، على الرغم من طرحه القضايا السياسيّة والاجتماعيَّة نفسها التي كان يطرحها في أعماله السابقة، وتتمحور حول النظام السياسي، والدولة، وجدليَّة التخلف والتطور الاجتماعى.

في المسرحيتين الأخيرتين، استخدم زياد عروض الفيديو للفصل بين المشاهد القصيرة، ووظّف ذلك درامياً إشارةً إلى اجتياح الميديا والإعلانات لحياتنا، مستشرفاً المستقبل. أما الخطاب السياسي، فتمحور حـول ضعف الدولة بعد انتهاء الحرب الأهليَّة وعدم قدرتها على إنهاء تأثيرات الحرب، ما يعنى استمرارها في النفوس مستقبلاً، لأن المتقاتلين فيها لم يتمكنوا من التحول إلى مواطنين في دولة.

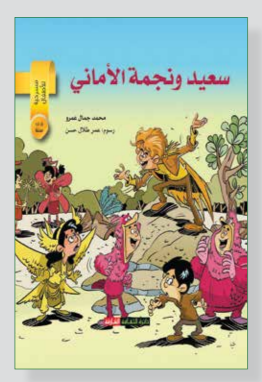
زياد الرحباني خسارة للمسرحين اللبناني والعربي، فنان حداثي بامتياز، صاحب موقف فكري واضح وجريء، ومن أهم صناع الرأي العام اللبناني في العصر الحديث.

# دائرة الثقافة الشارقة









ص.ب: 5119 الشارقة - الإمارات العربية المتحدة | الهاتف: 5123333 6 +971 | البرَّاق: 5123303 6 971+ البريد الإلكتروني: sdc@sdc.gov.ae | الموقع الإلكتروني: sharjahculture 🎯 🚹 💟 | www.sdc.gov.ae



# مهرجان كلباء للمسرحيات القصيرة



الدورة الثانية عشرة 26 سبتمبر - 02 أكتوبر 2025

المركز الثقافي - مدينة كلباء



